

قضاء عمری کی حقیقت
اسلام میں تضویر کا حکم
پردہ اور اس کی مشرعی حدود
جیلوں ، چھاؤنیوں اور ائیر پورٹ پر نماز جمعہ
عدید آلات سے ذرح کرنے کے طریقے اور حکم
عیر سلم ممالک سے در آمد شدہ گوشت کا حکم
حام الشیاء سے علاج کا حکم
جافوروں کے ذرج کے احکام



بِسُمِ اللهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ ط

## ييش لفظ

الحمدالله دفقهی مقالات کی چوشی جلد آپ کے ہاتھ میں ہے۔ جواستاذ
کرم حضرت مولانا محر تقی عثانی صاحب مظلم کے فقہ کے موضوع پر لکھے گئے
جدید مقالات پر مشمل ہے ،سابقہ جلد کی طرح اس جلد میں بھی بیشتر مقالات وہ
ہیں جواق ل حضرت مظلم نے عربی زبان میں تحریر فرمائے ، اور احقر نے ان کو
اردو کے قالب میں منتقل کر دیا ، اور بعض مقالات اینے ہیں جو حضرت استاذ
مکرم مظلم نے براہ راست اردو میں تحریر فرمائے ۔ ان مقالات کی تفصیل ذیل
میں چیش ہے:

﴿ اَ ﴿ ' قضاءِ عمرى كى حقيقت ' يه درحقيقت ايك سوال كاتفصيلى جواب ج، ايك صاحب نے يه سوال كيا تھا كه ڈاكٹر فرحت ہاشى صاحبہ اپنے درس ميں يه بيان كرتى بيں كه ' قضاء عمرى' كوادا كرنا ضرورى نہيں، بلكه ان كى طرف ہے صرف تو به كرلينا كانى ہے، كيا ان كى يه بات درست ہے؟ ان صاحب كے اس سوال کے جواب میں حضرت والا مظلہم نے بیفصیلی جواب تحریر فرمایا۔

﴿٢﴾ ''جيلول، جِها وُنيول اورائير پورٺ پرنماز جمعه'' پيهجي درحقيقت

ایک سوال کا تفصیلی جواب ہے۔ جوایک صاحب نے "جیل" میں قیدیوں کے

نماز جمعہ پڑھنے کے بارے میں کیا تھا۔ اس سوال کا تفصیلی جواب حضرت والا نے تحریر فرمایا، اور جیل کے علاوہ فوجی چھاؤنیوں اور ائیر پورٹ پر جمعہ کی نماز

قائم کرنے کا تھم بھی تحریر فرمایا ہے۔ ﴿٣﴾ '' پردہ اور اس کی شرعی حدود'' یہ مقالہ حضرت والا مظلہم نے

"تكمله فتح الملهم" (ج ٣ ص ٢٦١) من مئله "حجاب المرأة و

حدودہ" کے نام ہے تحریر فرمایا تھا، احقر نے عام استفادہ کے لئے اس کا اردو میں ترجمہ کر دیا۔

﴿ ﴿ ﴾ ﴿ اسلام میں تصویر کا حکم' یہ مقالہ بھی حضرت والا مظلم نے "تکملة فتح الملهم" (ج ۴ ص ۱۵۵) میں "مسئله التصویر فی

الاسلام" كے عنوان سے تحریر فرمایا تھا۔احقرنے اس کو عام استفادہ کے لئے اردو کا جامعہ پہنا ذیا۔

ه ۵ اشیاء سے علاج کا حکم' یہ مقالہ بھی حضرت والا مظلم

ن "تكملة فتح الملهم" (ج ٢ ص ٣٠١) ين "مسئلة التداوى بالمحرم" كعنوان عرفرمايا تها احقرف اسكا أددور جمر ديا بـــ

﴿١﴾" جانورول ك ذري كا دكام"

﴿ ﴾ ' جدیدآلات سے ذرج کرنے کے طریقے اور تھم'' ﴿ ٨ ﴾ ' نغیر مسلم ممالک سے درآ مدشدہ گوشت کا تھم''

يه تيول مقالات حضرت والا مظلهم نے اپن تفصيلي مقالے "احكام

الذبائح و اللجوم المستوردة" من تحريفرمائ تھے۔ بيمقاله "بحوث

فی قضایا فقهیة معاصرة " می شائع ہوچکا ہے۔ احتر نے استفادہ عام

کے لئے اس کا ترجمہ کردیا۔

حضرت والا مظلم کے بے شار مفید موضوعات پر مقالات عربی میں موجود ہیں، تمام حضرات سے درخواست ہے کہ وہ دعا فرمائیں کہ اللہ تعالی بقیہ مقالات کو بھی اردو کا جامہ پہنانے کی توفیق عطا فرمائے۔ تا کہ ان کا فائدہ عام اور تمام ہوجائے۔ آمین۔

محمد عبدالله میمن سابق استاذ دارالعلوم کراچی سارزی الحیه ۱۳۲۳ ه

# اجمالي فهرست فقهي مقالات

| صفحه       | مضامين                                   |    |
|------------|------------------------------------------|----|
| ١٣         | قضاءِ عمری کی حقیقت                      | _1 |
| ۲٩         | جیلوں، چھاؤنیوں اورائیر پورٹ پرنماز جمعہ | _r |
| ۳٩         | پر ده اوراس کی شرعی حدود                 | ٦٣ |
| ۸4         | اسلام میں تصویر کا حکم                   | _~ |
| 180        | حرام اشیاء سے علاج کا حکم                | _۵ |
| 184        | جانوروں کے ذن کے احکام                   | _7 |
| Y01        | جديدآلات سے ذرج كرنے كے طريقے اور حكم    | -4 |
| <b>191</b> | غیرمسلم ممالک سے درآ مدشدہ گوشت کا حکم   | _^ |
| •          |                                          |    |
|            |                                          |    |

## فهرست مضامين

عنوان صفحه

## پرده اوراس کی شرعی حدود

شرعی پردے کے تین در ہے بہلا درجہ

دوسرا درجه

تيسرا درجه

پہلا درجہاصل ہے اور اس کا ثبوت

جاب کے دوسرے درجے کا ثبوت حضرات صحابیات اور پردہ ۵۳

عجاب کے تیسرے درجے کا ثبوت

عورت کی طرف د کیھنے کے مسئلے میں احناف کا ندہب

مالكيه كاندب

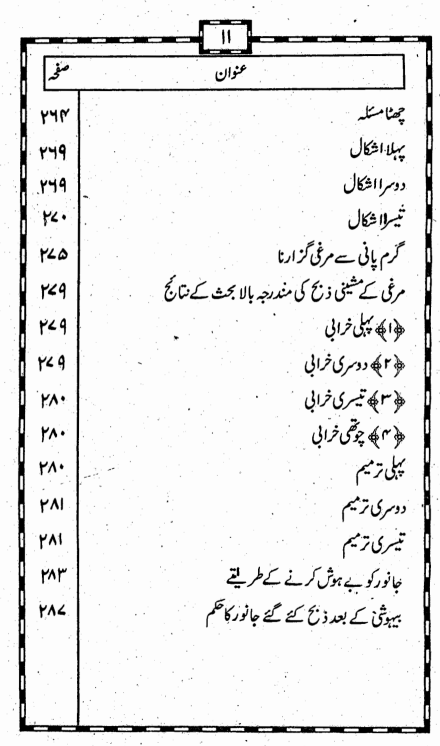
شانعیدکاند بب حنابلدکاند بب

خلاصه .

| صفحه  | عوان                                                     |
|-------|----------------------------------------------------------|
|       | اسلام میں تصویر کا حکم                                   |
| 91    | احادیث میں تصاویر کی ممانعت                              |
| 1•1   | تصاویر کے بارے میں صحابہ کرام ﷺ کے اقوال اور ان کا تعامل |
| 1.4   | نقباء کے زاہب                                            |
| 144   | عکسی تصاویر ( فوٹو ) کا حکم                              |
| 14.   | ضرورت کے وقت تصویر مھچوانا                               |
| 177   |                                                          |
|       | بی دی اور وڈیو<br>حرام اشیاء سے علاج کا حکم              |
| کها   | <i>حدیث ع</i> نیین                                       |
| 124   | حنابله کا ندہب                                           |
| 149   | شوافع کا ندہب اور ان کی دلیل                             |
| الار. | مالكيه كانمهب                                            |
| וחָן  | احناف کے نداہب اور ان کے استدلالات                       |
| ILL   | اکثر مشائخ حنفیه کا فتو کی اوران کے دائل                 |
|       |                                                          |

| صفحہ | عنوان                                             |
|------|---------------------------------------------------|
| الد  | حرام اشیاء سے علاج ناجائز ہونے پراستدلالات        |
| 101  | تدادی بالمحرم کے جواز کے قائل ائمہ کی طرف سے جواب |
|      | جانوروں کے ذریح کے احکام                          |
| 141  | شرعی ذنځ اوراس کی شرائط                           |
| 148  | الف_حیوان کی روح نکالنے کا طریقہ                  |
| 124  | آلدون                                             |
| 140  | جانور کی رگیس کاٹے بغیرروح نکالنا                 |
| ۱۸۰  | ب۔ ذبح کے وقت''بہم اللّٰد'' پڑھنا                 |
| 4.0  | ج_ذائح کی شرائط                                   |
| YH   | اہلِ کتاب کے ذبیحہ کا مسئلہ                       |
| rim  | اہل کتاب کیلئے مشروع طریقے پر جانور ذرج کرنا      |
| 414  | يېلى دليل                                         |
| YIA  | دوسری دلیل                                        |
| YIA  | تیسری دلیل                                        |
| 414  | چوتقی دلیل                                        |
| 442  | يا نچوي دليل                                      |
| 444  | چیمشی دلیل<br>چیمشی دلیل                          |

عنوان ساتویں دلیل 449 کیا کتابی کے ذبیحہ میں''تسمیہ'' شرط ہے؟ 441 يبلاقول 441 140 دوسرا قول 247 تيسراقول ان مادہ پرست اور دہریین کے ذبیحہ کا حکم جوابینے آپ کو' نصاریٰ' کہتے ہیں ذائح کے مجہول ہونے کی صورت میں اس کے ذبیحہ کا تھم 444 444 ⟨۲⟩ دوسری صورت MAY (۳) تيسري صورت 249 ﴿ ١٠ ﴾ چوشى صورت ريقے اور ڪکم جديدآ لات ہے ذرج مرغی ذبح کرنے کا طریقہ 400 109 پہلا مسکلہ دوسرا مسئله 44. تيسرامسئله 141 جوتها مسئله 744 744 يانجوال مسئله



عنوان ممالک سے درآ مدشدہ گوشت کا حکم 494 غیرمسلم مما لک ہے درآ مدشدہ گوشت کے بارے میں تفریقہ کبار العلماء " کی قرار داد 444 برآ مدشده گوشت کی مشکل کاحل بم به بحث كأخلاصه ٣. ٧ ٣١٢ سفارشات

فضاءعمري كي حقيقت شيخ الاسلام حضرت مولا نامفتي محمر تقى عثماني صاحب مظلهم فيمن اسلامك پبكشرز

## قضاءعمري كي حقيقت

ڈاکٹر فرحت ہائمی صاحبہ در ب قرآن دیتے ہوئے اس بات پر بہت زور
دیتی ہیں کہ ' قضاء عمری' کا جو مسئلہ لوگوں میں مشہور ہے کہ اگر کی فض
نے بہت عرصے تک نمازیں نہ پڑھی ہوں، پھروہ نماز شروع کر ہے قوائے
قضاء عمری کے طور پر وہ نمازیں قضاء کرنی چاہئیں، قرآن وسنت میں اسکی
کوئی بنیا دنییں ہے۔ بلکہ چھلی زندگی میں جو نمازیں قضاء ہوئی ہوں، انکی
تلافی صرف تو بہ ہوجاتی ہے، اتنی سادی نمازیں پڑھنے کی ضرورت
نہیں۔ براہ کرم یہ واضح فرمائیں کہ کیا شریعت میں چھلی نمازوں کی
قضاء واقعی ضروری نہیں ہے؟ اور کیا ائمہ اربعہ یا فقہاء کرام میں سے کی
کا نہ ہب یہ ہے کہ نمازیں زیادہ قضاء ہوجائیں تو ان کی تلافی صرف تو بہ
سے ہوجاتی ہے، اور قضاء عمری پڑھنے کی ضرورت نہیں ہے؟ اگران صاحبہ کا فیہ ہوا سے کہ نمازیں خوائی کے درس پراعتاد کیا جاسکتا ہے؟ نیز اگر
نقاء عمری ضروری ہے تو کیا اُن کے درس پراعتاد کیا جاسکتا ہے؟ نیز اگر
قضاء عمری ضروری ہے تو کیا اُن کے درس پراعتاد کیا جاسکتا ہے؟ نیز اگر

## الجواب حامدًا و مصلّيًا

می بخاری میں حضرت انس بن مالک سے آنخضرت صلی الله علیه وسلم کا نیارشاد مردی ہے:

> مَنُ نَسِىَ صَلَاةً فَلَيُصَلِّ إِذَا ذَكَرَهَا، لَا كَفَّارَةً لَهَا إِلَّا ذلِكَ

جوم کوئی نماز رد صنا محول جائے تواس پرلازم ہے کہ جب محی اسے یاد

آئے،وہ نماز پڑھے،اس کے سوااس کا کوئی کفارہ بیں۔(صح بخاری، کتاب المواقیت،باب نبر سامدیث ۵۹۷)

صحیح مسلم میں آپ علی کا ارشادان الفاظ میں مردی ہے:

اذا رقد احد کم عن الصّلاة أو غفل عنها فليصلها اذا
ذكرها فإن الله عزّو جل يقول: أقيم الصَّلاة لِذِكرِيُ
جبتم ہے كوئى فض نماز ہے سوجائے یا غفلت كی وجہ سے چھوڑ دے تو
جب بھی اسے یادآئے وہ نماز پڑھے، كوئك اللہ تعالى نے فر مایا ہے كہ
اَقِع الصَّلاَةَ لِذِكْرِيُ (ميرى يادآنے پر نماز قائم كرو) - (ميح مسلم،
آخركاب الساجد، حديث نبر ١٥٦١)

### اورسنن نسائی میں مردی ہے:

سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الرحل يرقد عن الصلاة أويغفل عنها، قال: كفّارتها أن يصلّبها اذا ذكرها

رسول الدُّسلى الدُّعليه وسلم سے اس فخص کے بارے میں پوچھا گیا جو نماز کے وقت سوجائے یا خفلت کی وجہ سے چھوڑ دے آپ علیہ نے فر مایا کہ اس کا کفارہ ہے کہ جب بھی اسے نماز یاد آئے وہ نماز پڑھے۔ (سنن النسائی، کتاب المواقیت، باب فیمن نام عن صلاة من اعجاء)

ان احادیث میں آنخضرت ملی الله علیہ وسلم نے بداصول بیان فر مادیا ہے کہ جب کہی انسان کوئی نماز وقت پر نہ پڑھے تواس کے ذینے لازم ہے کہ جنبہ ہونے پر اسکی تضاء کرے،خواہ یہ نماز کھول سے چھوٹی ہو، سوجانے کی وجہ سے یا خفلت کی وجہ سے۔ صبح مسلم اور سنن نسائی کی روایتوں میں اس موقع پر آپ علی نے آیت قرآنی آفیع السلاۃ وَلِدِ کُرِی کا حوالہ دیکر یہ بھی واضح فرمادیا کہ بیر آ بہ قرآنی نماز کی قضاء پڑھنے السلاۃ وَلِدِ کُرِی کا حوالہ دیکر یہ بھی واضح فرمادیا کہ بیر آ بہت قرآنی نماز کی قضاء پڑھنے

ے حکم کو بھی شامل ہے، اور آیت کا مطلب سے کہ جب انسان کو اللہ تعالیٰ کا بیفریفندا وا کرنے پر تنبہ ہو، اُسے نماز اوا کرنی جائے۔

بیاصول بیان کرتے وقت آخضرت سلی الله علیہ وسلم نے نمازوں کی کوئی تعداد مقرر نہیں فر مائی کہ اتنی تعداد میں نمازوں کی قضا واجب ہے، چنا نچہ جب غزوہ خند ق کے موقع پر آپ علی کے کئی نمازیں چوٹیں تو آپ علی نے نہیں فضاء فر مائی جس کا واقعہ صدیث کی تمام کا بول میں تفصیل سے آیا ہے، اس موقع پر بھی آپ علی نے نہیں فر مایا کہ اگر اس سے زیادہ نمازیں چھوٹ جا کیں تو ان کی قضاء واجب نہیں۔ یہ ایک مسلم اصول ہے کہ قرآن وسنت کی طرف سے جب کوئی عام تھم آ جاتا ہے تواسکے ہر ہر جزیے کیلئے الگ تھم نہ دیا جاسکتا ہے، نہ اسکی ضرورت ہے، مثلاً قرآن کریم نے رمضان کے روزوں کی فرضیت کا ذکر کرنے کا بعد پر فرمادیا ہے کہ:

فَمَنُ كَانَ مِنُكُمُ مَّرِيُضًا أَوُ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةً مِّنُ أَيَامٍ أُخَرَ ثَمْ مِن سے جُوفِص مریض ہویا سز پر ہوتو دوسرے دنوں میں اتی ہی گنی پوری کرے۔

اس آیت کریمہ بیل بیعام محم دیدیا گیاہے کہ جب روز سے بیاری یاسنری دجہ
سے ندر کھے جاسکے ہوں تو بعد بیل اگی قضاء کر لی جائے۔ اس بیل بینیں بتایا گیا، نہ
اسکے بتانے کی ضرورت تھی کہ ایک رمضان کے روز سے چھوٹے کا بیتھم ہے یا دو
رمضانوں کے روز سے چھوٹے کا، بلکہ ایک عام حکم دیدیا گیاہے جوروز سے چھوٹے
کی تمام صورتوں کو شامل ہے۔ اب اگر کی شخص کے دورمضان کے روز سے چھوٹ
کے ہوں اور وہ اس دلیل کا مطالبہ کرے کہ دورمضان کے روز سے چھوٹے کیلئے کوئی
الگ حکم ہونا چاہے تو جس طرح اس کا مطالبہ غلط اور جا ہلا نہ مطالبہ ہوگا، ای طرح
زیادہ نمازوں کی قضاء کیلئے الگ دلیل کا مطالبہ بھی اتنا ہی غلط مطالبہ ہے۔ حقیقت میہ
نے کہ اگر کوئی شخص کی عام حکم سے استثناء کا دعوئی کرے تو دلیل اسکے ذمہ ہے کہ

قرآن وسنت کی کمی دلیل ہے منتلیٰ ہونا ٹابت کرے، ورنہ جب تک قرآن وسنت میں کوئی اشتناء ندکورنہ ہو، عام تھم اپنی جگہ قائم رہے گا۔

چنانچ نمازی قضا پڑھے کا جو تھم آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فدکورہ بالا احادیث میں دیا ہے اسکی بنیاد پر تمام فقہائے امت نے تصریح فرمائی ہے کہ چھوٹی ہوئی نمازیں کتنی زیادہ ہوں، اُن کی قضاء ضروری ہے۔مشہور حقی عالم علامدا بن مجیم تحریفرماتے ہیں:

فالأصل فيه أن كل صلاة فاتت عن الوقت بعد ثبوت و حوبها فيه فإنه يلزم قضاؤها، سواء تركها عمدًا أوسهوا أوبسبب نوم، وسواء كانت الفوائت قليلة أو كثيرة (البحر الرائق ص ١٤١ ج٢، طبع مكه مكرمه)

اس سلسلے میں اصول یہ ہے کہ ہروہ نماز جو کی دفت میں داجب ہوئے
کے بعد چھوٹ گئ ہو، اُس کی تضاء لازم ہے، چاہان نے وہ جان
بوجہ کو چھوڑی ہو یا بھول کر، یا نیند کی وجہ سے، اور چاہے چھوٹی ہوئی
نماز س کم ہول یازیادہ ہول۔

یہ موقف صرف حنفی علاء کا تہیں ہے ، بلکہ شافعی ، ماکلی ،حنبلی تمام مکا تب فکر اس پر متنق ہیں ۔امام مالک رحمۃ اللہ علیہ فر ماتے ہیں :

من نسى صلوات كثيرة أوترك صلوات كثيرة فليصلّ على قدر طاقته، وليذهب إلى حوائحه، فإذا فرغ من حوائحه صلى أيضا مابقى عليه حتى يأتى على حميع مانسى أوترك (المدونة الكبرى للإمام مالك ص٢١٥ ج )

جو خص بہت ی نمازیں پر منا بھول عمیا ہو، یااس نے بہت ی نمازیں چھوڑ دی ہوں، اُس پر لازم ہے کہ دہ اپنی طانت کے مطابق وہ چھوڑی موئی نمازیں بڑھے، اور اپنی ضروریات کیلئے چلا جائے لیکن جب ضروریات سے فارخ مولو چر باتی نمازیں پڑھتارہے، یہاں تک کدوہ تمام نمازیں پوری کر لے جودہ بعول گیا تھایاس نے چوڑ دی تھیں۔

امام مالك ك اس قول كى تشريح اور مزيد تفسيل كرتے ہوئے مالكى عالم علامه دسوقى رحمة الله عليه فرماتے ہيں:

فيكفى أن يقضى فى اليوم الواحد صلاة يومين فأكثر، ولا يكفى قضاء صلاة يوم فى يوم إلا إذا خشى ضياع عياله إن قضى أكثر من يوم فى يوم، وفى ..... أحوبة ابن رشد أنه إنما أمر بتعجيل قضاء الفوائت خوف معالحة الموت، وحينئذ فيحوز التأخير لمدة بحيث يغلب على الظنّ وفاؤه بها فيها. رحانيه الدسونى على النرح الكير ص ٢٦٣

ج۱)

اتناکائی ہے کہ ایک دن میں دودن یا زیادہ کی نمازیں تھنا کر لے، اور بید
کافی نہیں ہے کہ ایک دن میں صرف ایک دن کی نمازیں تھناء کرے، الا
بیر کہ اسے ایک دن سے زیادہ نمازیں تھناء کرنے کی صورت میں اپنے
عیال کے ضائع ہونے کا خطرہ ہو .....اورعلامہ ابن رُشدٌ کے جوابات میں
بید کور ہے کہ تھنا پڑھنے میں جلدی کر نیا تھم اس خطرے کی بنا پر دیا گیا
ہے کہ موت نہ آجائے، البند التی مت تک مؤخر کرنا جائز ہے جس میں
غالب گمان بیہ کہ کہ اس میں نمازیں پوری ہوجائیں گی۔

امام احمد بن صلى رحمة الشعليد كے فد جب ميں بھى قريب قريب بہى بات كى گئ ہے، علامه مرداوي جوامام احمد كے فد جب كے قائل اعتاد ترين ناقل بيں، فرماتے بيں:

(ومن فاتته صلوات لزمه قضاؤها على الفور) هذا

المذهب نص عليه وعليه جماهير الأصحاب وقطع به كثير منهم ..... قوله "لزمه قضاؤها على الفور" مقيد بما إذلم يتضرر في بدنه أومعيشته يحتاجها، فإن تضرر بسبب ذلك سقطت الفورية (الانصاف للمرداوي ص ٤٤٢

اورجس مخض کی بہت نمازیں چھوٹ گئی ہوں، اس پران کی فی الفور قضا کرنا واجب ہے۔ یہی ندہب ہے جس کی تضریح کی گئی ہے اور حنبلی اصحاب کی بھاری اکثریت کا یہی کہنا ہے (کہ قضا نمازیں فوراً اداکرنی ضروری ہیں) اور بہت سوں نے قطعی طور پر یہی کیا ہے ..... البتہ فوری ادائیگی کا لازم ہونا اس شرط کے ساتھ مقید ہے کہ اس کے نتیجے میں اس کو جسم یا ضروری معیشت میں نقصان نہ ہو، اگر نقصان ہوتو فوری ادائیگی کا حسم ساقط ہوجائے گا (بلکہ تا خیر سے اداکر ناجائز ہوگا)۔

امام شافعیؒ کے یہاں بی تفصیل ہے کہ اگر نمازیں کسی عذر سے چھوٹی تھیں تو فوری ادائیگی کے بجائے تاخیر سے ادا کرنا جائز ہے، لیکن کسی عذر کے بغیر چھوٹی تھیں تو فوراً ادا کرنا ضروری ہے:

> (من فاتته) ..... (مكتوبة) فأكثر (قضى) ما فاته بعدر أوغيره، نعم غير المعذور يلزمه القضاء فورًا، ويظهر أنه يلزمه صرف حميع زمنه للقضاء ماعد اما يحتاج لصرفه فيما لا بدمنه (نح الحواد ص ٢٢٣ ج١)

> جس مخض کی ایک یازیادہ فرض نمازیں چھوٹ کی ہوں ،اس پرضروری ہے کہ جونمازیں چھوٹی ہیں ان کی قضاء کرے، چاہے نمازیں کی عذر سے چھوٹی ہوں یا بغیرعذر کے۔ ہاں جس مخض نے بغیر کی عذر کے نمازیں چھوٹری ہوں اس پر قضاء فوری طورے واجب ہے،اور طاہریہ ہے کہ اس کوانا اورا وقت قضاء پڑھنے میں صرف کرنا چاہئے، موائے اسٹے وقت

### كے جواسے الى لازى ضروريات كيلئے وركار ہو۔

علامہ ابن تیمیہ نے بھی فقہاء کرامؓ کے یہ ندا ہب نقل کرکے ان سے اتفاق کیا ہے، فبر ماتے ہیں:

### علامدابن تميدرهمة الله عليد عدي حما كياكه:

رحل عليه صلوات كثيرة فاتته، هل يصليها بسننها؟ أم الفريضة وحدها؟

جس مخص کے ذیے بہت ی نمازیں قضاء ہوں ، وہ انہیں ادا کرتے ہوئے سنتیں بھی ہڑھے؟ یاصرف فرض پڑھے؟

#### علامها بن تيميدرهمة الله عليه في جواب ويا:

المسارعة الى قضاء الفوائت الكثيرة اولى من الاشتغال عنها بالنوافل. وأما مع قلة الفوائت فقضاء السنن معها

ص ۱۰٤ ج۲۲)

جب چھوٹی ہوئی نمازیں بہت ساری ہوں تو ان کو قضا کرنا نقلوں میں مشغول ہوئی نمازیں کم ہوں تو ان کے ساتھ سنتوں کو قضا کرنا چھاہے۔
کے ساتھ سنتوں کو قضا کرنا چھاہے۔

اس تفصیل سے بیہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ فقہاء کرائم کے درمیان میر مسلہ تو زیر بحث آیا ہے کہ چھوٹی ہوئی نمازوں کی تضاء تنبہ ہوتے ہی فورا واجب ہوجاتی ہے، یا اس میں تا خر کر سکتے ہیں، اور تا خبر کی صورت میں کتنی نمازیں روز اند قضا کرنی ضروری ہیں، نیزیہ کرصرف فرض نمازیں تضاء کی جائیں یاسنتیں بھی؟ اور قضا كرتے ہوئے نمازوں ميں ترتيب كالحاظ ضرورى بے يانبيں؟ ليكن اس مسلط ميں معروف فقہاء کرام کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے کہ نمازیں خواہ کتی زیادہ ہوں، ان کی قضاءانسان کے ذیبے واجب ہے، اور آنخضرت صلی الله علیہ وسلم کے ارشاد کے مطابق قرآن کریم کی آیت اقیم الصّلاَةَ لِذِكْرِي كِمفهوم ميں به بات داخل ہے کہ تنبہ ہونے برانسان چھوٹی ہوئی نمازیں تضاکرنے کی فکر کرے۔ اور قرآن وسنت کی کوئی دلیل الی نہیں ہے جوزیادہ نمازوں کو قضا کرنے کی ضرورت نہ ہونے ہر دلالت کرتی ہو۔ یوں بھی ہے عجیب وغریب موقف ہے کہ جو مخف کم نمازیں قضا کرے اس پرتو اوالیکی واجب ہو، لیکن زیادہ نمازیں چھوڑنے والے پر کچھ واجب نہ ہو؟ پھر کون ہے جو کم نمازوں اور زیادہ نمازوں کی تعداد مقرر کر کے یہ کہے کہ اتن نما زوں کے بعد قضاء واجب نہیں۔

یہ بات بالکل واضح ہے کہ ہرانسان پر بالغ ہونے کے بعد نماز پڑھنا فرض ہوجاتا ہے، اور بیفریضہ تمام شری فرائف میں سب سے زیادہ مؤکد اور اہم ہے، اور بیمجی ایک مسلم اصول ہے کہ اگر کوئی فریضہ قطعی دلائل سے ٹابت ہوتو اُسے انسان کے ذمہ سے ساقط کرنے کیلئے کم از کم اسے ہی مضبوط قطعی دلائل کی ضرورت ہوتی ہے، اور یہاں قطعی دلائل تو در کنار، کوئی کمزور سے کمزور دلیل بھی الی نہیں ہے جس کی بنیاد پر مدکہا جاسکے کہ جونمازیں انسان کے ذمہ فرض ہوئی تھیں، اسکی غفلت اور لا پروائی کی وجہ سے ان کی فرضیت ختم ہوگئی ہے۔

البذا یہ کہنا کہ اگر فوت شدہ نمازیں بہت زیادہ ہوگئ ہوں تو ان کی قضاء لازم نہیں، قرآن وسنت کے واضح دلائل اور اُن پر بنی فقہاء امت کے اتفاق کے بالکل طلاف ایک محرا ہانہ بات ہے، اور نماز جیسے اہم فریضے کو محض اپنی رائے کی بنیاد پر ختم کردیئے کے مراوف ہے۔ اور یہ کہنا بالکل غلط ہے کہ فوت شدہ نمازوں کیلئے بس تو بہ کرلینا کافی ہے، اس لئے کہ تو بہ کی قبولیت کی لازی شرط یہ ہے کہ انسان اپنی غلطی کی جتنی تلافی بس میں ہو، وہ تلافی بھی ساتھ ساتھ کرے۔

### قضاء عمري كي موضوع احاديث

یہاں یہ واضح کر دینا بھی مناسب ہے کہ اصول حدیث کی بعض کتابوں میں موضوع احادیث کی علامتیں بیان کرتے ہوئے تضاء عمری کی حدیث کی مثال دی علی ہے۔ مثلاً حضرت شاہ عبدالعزیز صاحب محدث د بلوی رحمة الله علیه احادیث کی یا نچویں علامت بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

پنجم آنکه محالف مقتضی عقل و شرع باشد و قواعد شرعیه آن را تکذیب نمایند، مثل قضاء عمری\_

این : بانجوی علامت بید ہے کہ وہ حدیث عقل دشریعت کے تقاضوں کے خلاف ہوا در اور اعدِ شرعید اسک تکذیب کرتے ہوں مثلاً قضا وعمری کی صدیث روالة نافد س ماتد )

ہوسکتا ہے کہ کسی نا واقف یا جالل آ دی کو اس سے بید مغالطہ ہو کہ چھپلی عمر کی نمازیں قضاء کرتا ہے اصل ہے اور اس بارے میں جوا خادیث آئی ہیں، وہ موضوع بیں۔اس کے بیدوضا حت ضروری ہے کہ بعض غیر متندوظا کف وغیرہ کی کتابوں میں پھھالیں موضوع حدیثیں آگئ ہیں جن میں بید کہا گیا ہے کہ کسی خاص دن میں صرف ایک نماز تضاء پڑھ لی جائے تو اس سے ستر سال کی نمازیں ادا ہوجاتی ہیں۔ محدثین اس قتم کی روایات کو تضاء عمری کا نام دیتے ہیں، اور ان احادیث کو انہوں نے موضوع قرار دیا ہے۔ ملا علی قاری رحمۃ اللہ علیہ ''موضوعات'' پراپٹی مشہور کتاب میں لکھتے ہیں:

حديث "من قضى صلاة من الفرائض فى آخر جمعة من شهر رمضان كان ذلك جابرا لكل صلاة فائتة فى عمره الى سبعين سنة" باطل قطعا، لأنه مناقض للإجماع على أن شيئا من العبادات لا يقوم مقام فائتة سنه ات".

برروایت که "جوخض رمضان کے آخری جیمے میں ایک فرض نماز تضایر ط لے توستر سال تک اسمی عمر میں جنتی نمازیں چھوٹی ہوں، ان سب کی تلافی ہوجاتی ہے "بیروایت قطعی طور پر باطل ہے، اس لئے کہ بیصدیث اجماع کے خلاف ہے، اجماع اس پر ہے کہ کوئی بھی عبادت سالہا سال کی چھوٹی ہوئی نمازوں کے قائم مقام نہیں ہوئی تی۔ "(الموضوعات اکسری ص ۲۵۲)

### اورعلامه شوكاني رحمة الله عليه لكصة بين:

حديث "من صلى في آخر جمعة من رمضان الجمس الصلوات المفروضة في اليوم والليلة قضت عنه ما أخلّ به من صلاة سنته" هذا موضوع لا إشكال فيه\_

"بیر حدیث کر" جو مخص رمضان کے آخری جمعے میں دن رات کی پانچ فرض نمازیں پڑھ لے، ان سے اسکے سال بحر کی جتنی نمازوں میں خلل رہا ہو، ان سب کی قضاء ہوجاتی ہے" کسی شک کے بغیر موضوع ہے۔ (الفوائد المحموعه للشوكاني ص٥٦٥ المبر١١٥)

حضرت شاہ عبدالعزیز صاحب کی فدکورہ بالا عبارت میں قضاء عمری کی جن روایات کوموضوع قرار دیا گیا ہے، ان سے مراد قضاء عمری کے بارے میں اس شم کی روایات ہیں جو ایک نمازیا چند نمازوں کو عمر محرکی نمازوں کے قائم مقام قرار دیتی ہیں، اور علاوہ اس کے کہ اس شم کی روایات کی کوئی سند نہیں ہے، ان کے موضوع ہونے کی وجہ ملا علی قاری رحمۃ الشعلیہ نے یہ بھی بیان فرمائی ہے کہ ایک یا چند نمازیں سالہا سال کی فوت شدہ نمازوں کی تلائی نہیں کرسکتیں، اور اس پرامت کا جمائے ہے کہ ایک جا کہ ایک کا اجماع ہے۔ لہذا اگر کسی کوان احادیث کوموضوع قرار دینے سے می فلط فہی ہوئی

ہے کہ قضاء عمری کا تصور ہی بے بنیا د ہے اور پچپلی نمازوں کی قضا لا زم نہیں تو اسکا منشأ جہالت كے سوا كچينہيں۔

قضاءعمري كالحيح طريقه

تقاء مرق فی سریھہ
قرآن وسنت اور فقہائے کرام کے اتفاق کی روشی میں یہ بات شک وشہہ سے
بالا تر ہے کہ جس مسلمان نے اپنی عمر کی ابتدا میں نمازیں اپنی غفلت یالا پروائی کی وجہ
سے نہ پڑھی ہوں اور بعد میں اُسے تنبہ اور تو بہ کی توفیق ہو، اسکے ذ سے بہ ضرور کی
ہے کہ اپنی چھوٹی ہوئی نمازوں کا مختاط حساب لگا کر انہیں اوا کرنے کی فکر کرے۔
امام مالک، امام احمد اور امام شافئی تینوں بزرگ تو اس بات پر شفق ہیں کہ اگر نمازیں
کی عذر کے بغیر چھوڑی ہیں تو تنبہ ہونے کے بعد اسکا فرض ہے کہ وہ ان نمازوں کی
اوائیگی فورا کرے، اور صرف ضروری حاجق کا وقت اس سے مشتی ہوگا ، لیکن فقہاء
حنیہ نے کہا ہے کہ چونکہ انسان اپنی وسعت کی حد تک ہی کا مکلف ہے اس لئے قضا
ماز پڑھے میں اتنی تا خیر جائز ہے جوانسان کی معاشی اور دوسری حاجق کو پورا کرنے
کیلئے درکار ہو۔ درمخار میں ہے:

(ويحوز تأحير الفوائت) وإن وحبت على الفور (لعذر

السعى على العيال وفي الحوائج على الأصح) (٥٣٣٥)

چھوٹی ہوئی نمازوں کی قضاء پڑھنے میں تاخیر جائز ہے، اگر چدان کا وجوب علی الفور ہوتا ہے، مگر عیال کیلئے معاش کے انتظام اور دوسری حاجق کے انتظام اور دوسری حاجق کے د

### چنانچەعلامەشائ كىھتىين:

فیسعی ویقضی ما قدر بعد فراغه، ثم و ثم إلی أن تتم البدا ایرافض این کام کرتا رہ اور فارغ ہونے کے بعد جتنی فماذیں پوری ممازیں پوری موجا کیں۔ (ایداً)

بعض علاء نے مزید آسانی کیلئے میطریقہ بتایا ہے کہ انسان روزانہ ہرفرض نماز کے ساتھ اس وقت کی ایک قضا نماز پڑھ لیا کرے، اس طرح ایک دن میں پانچ نمازیں اوا ہو جائینگی ، البتہ جب موقع ملے اس سے زیادہ بھی پڑھتار ہے وہ فرماتے ہیں:

وفوره مع كل فرض فرض، إذلم يحب في اليوم أداء أكثر من حمس، فكذا القضاء، فإن زاد أو حمع الحمس فحسن.

(البحر الزعار لأحمد ابن المرتضى ص ١٧٣

ج ١ طبع صنعاء)

اور تضائمازوں کی فوری اوائیگی کا طریقد بیہے کہ ہرفرض کے ساتھ ایک فرض پڑھا جائے، کیونکہ ایک ون میں پانچ سے زیادہ نمازیں اواء میں ضروری نہیں تو تضاء کو بھی اس پر قیاس کرلیا جائے، لیکن اگر کوئی زیادہ نمازیں پڑھے یا پانچ نمازیں اکٹھی پڑھ لے قواچھا ہے۔

البته تضارر صند من نيت كاخيال ركها جائي، يعنى واضح طور يرقضا كى نيت كى

جائے، مثلاً فجر کی تضایر در ہے ہیں تو بینت کریں کدمیرے دے فجر کی جوسب سے پہلی نماز واجب ہے، اسکی تضاء پڑھر ہا ہوں۔

### نمازوں کافدیہ

قرآن کریم میں روزوں کا فدیہ بیان فر مایا گیا ہے، یعنی جولوگ روزے رکھنے کی بالکل طاقت ندر کھتے ہوں ، ندآ کندہ الی طاقت پیدا ہونے کی امید ہو، ان کیلئے قرآن کریم نے تھم دیا ہے کہ وہ ایک روزے کے عوض ایک مسکین کو کھانا کھلا کیں ۔ لیکن نماز کیلئے قرآن کریم یا نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت میں ایسا کوئی تھم فہ کورٹیس ہے۔ البتہ امام محر نے فرمایا ہے کہ جس محض کی نمازیں تضا ہوگی ہوں اور وہ انہیں اوانہ کرپار ہا ہو، البتہ امام محر نے فرمایا ہے کہ جس محض کی نمازیں تضا ہوگی ہوں اور وہ انہیں اوانہ کرپار ہا موران تقال ہوگیا تو میرے ترکے ہے ان نماز وب کا فدید اکر دیا جائے ، اور وہ فدیہ بھی میر اانتقال ہوگیا تو میرے ترکے ہے ان نماز وب کا فدید ایک مسکین کا کھانا (یا پونے روزے کے فدیہ کے حاب ہے ، لینی ایک نماز کا فدید ایک مسکین کا کھانا (یا پونے دوسیر گندم یا اسکی قیمت کا صدقہ ) اوا کیا جائے ۔ امام محر نے یہ تھم احتیاط کے طور پر دیا ہے ، اور کہا ہے کہ اگر چنماز وں کے فدید کا ذکر قرآن وسنت میں نہیں ہے مگر روزے پر قیاس کر کے رہ تھم اکالا گیا ہے ، لہذا امید ہے کہ انشاء اللہ اس طرح انسان کی ذمہ داری ویوں کی وہ جائی ۔ (دیکھے روالی رائی اللہ اللہ کے ۔ (دیکھے روالی رائی اللہ اللہ کی ایک کہ انشاء اللہ اس طرح انسان کی ذمہ داری ایوری ہوجائیگی ۔ (دیکھے روالی رص اس کا )

لین یادرہے کہ بیدوصیت تر کے کے ایک تہائی صصحت نافذ ہوگی لیعنی اگر روزوں
یا نماز کا کل فدیداس کے گل مال کا ایک تہائی یا اس سے کم ہوتب تو ورثاء کے ذہب
واجب ہوگا کہ وہ فدیدادا کریں ، اگر فدید کی مقدار ایک تہائی سے بڑھ گئ تو زائد مقدار
میں وصیت بڑمل کرنا ورٹا کے ذہب لازم نہیں ہوگا۔

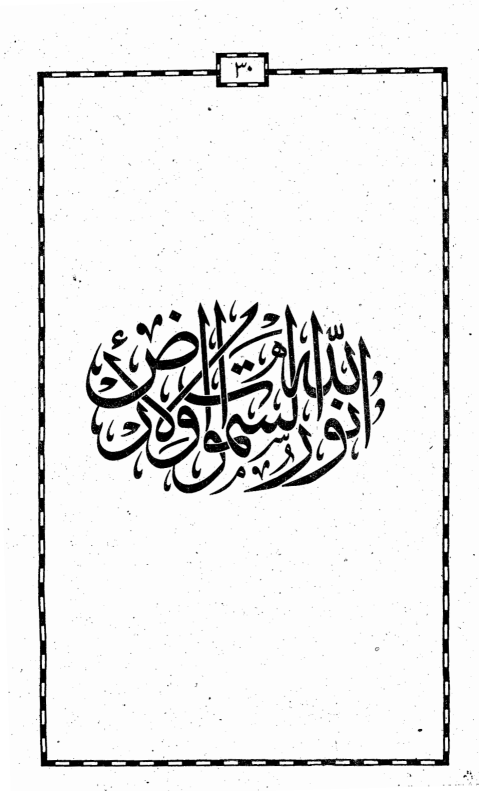
اس طرح اگر کسی مخض نے روزے یا نماز کے فدید کی وصیت ند کی تو ور ٹا کے ذمہ ضروری نہیں ہے کہ وہ یہ فدیدا دا کریں۔البتہ عاقل و بالغ ور ٹاءا پیچے جھے ہیں ہے رضا کارانہ طور پرفدیداداکردیں توبیان کا احسان ہوگا، اور اللہ تعالی کی رحمت سے امید ہے کہانشاء اللہ مرحوم کومعاف فرمادیکئے۔

## خلاصه

یہ ہے کہ انسان سے جونمازیں چوٹ کی ہوں اُن کی تضاء اسکے ذمہ لازم ہے،
صرف تو ہر لینے سے وہ معاف نہیں ہوتیں، خواہ کئی زیادہ ہوں۔ البتہ وہ اگر روزانہ
پانچ نمازوں کی تضاکرنا شروع کردے اور جب زیادہ پڑھنے کا موقع لیے زیادہ بھی
پڑھے اور ساتھ ہی یہ وصیت بھی کردے کہ جونمازیں بیں اپنی زندگی بیں ادانہ کرسکوں ان
کافدیہ میرے ترکے سے اداکیا جائے، تو امید ہے کہ انشاء اللہ اس کا بیٹل اللہ تعالی قبول
فریا کر اسکی کوتا ہی کومعاف فرمادینے۔ قضاء عمری کا سیح طریقہ بہی ہے۔ اور یہ کہنا کہ قضاء
عری پڑھنے کی کوئی ضرور سنہیں، صرف تو بہ کائی ہے، گراہی کی بات ہے، اور جوشم
نماز جیسے بنیادی فریفی میں محض اپنی رائے سے کی دلیل کے بغیراس قسم کی گراہانہ بات کی
تلقین اور اس پر اصرار کرے اُس کے درس پر ہرگز پر اعتاد نہیں کیا جاسکتا۔ واللہ بجانہ
وتعالی اعلم

بنده محرتق عثما نی عفی عنه دارالا فآء دارالعلوم کراچی ۱۳ ۱۲ر جبر ۲۲۲ ه

ا جیلوں، چھاؤنیوںاورایئر پورٹ يرنمازجمعه شخ الاسلام حضرت مولا نامفتي محمر تقى عثماني صاحب مظلهم محرعبداللميمن ميمن اسلامك پبلشرز



# جيلول جيماؤنيول اورائير پورٹ پر

## نمازجعه

میں نے اپنے یمن کے سفرنا ہے میں جوالبلاغ کے رئے الثانی ۲۲۳ اے کے شار ہے میں شائع ہوا ہے مہر برنماز جعدادا کرنے کا ذکر کیا تھا'اور میں شائع ہوا ہے برسبیل تذکرہ دی ائیر پورٹ پر نماز جعدادا کرنے کا ذکر کیا تھا'اور ساتھ ہی پیکھا تھا کہ''اؤنِ عام'' کی جوشرط فقہاء کرامؒ نے صحت جمعہ کیلئے ضروری قرار دی ہے اسکا صحیح مطلب یہ ہے کہ جس بڑے علاقے میں نمازادا کی جارہی ہے وہاں کے لوگوں کو جعد میں شرکت کی عام اجازت ہو خواہ اس بڑے علاقے میں باہر کے لوگوں کو انظامی یا دفاعی اسباب کی بنا پر داخلے کی عام اجازت نہ ہو۔

اس سفرنا ہے کے شائع ہونے کے بعد بعض حضرات نے جھے خطیس لکھا کہ اس مسئلے
کی تفصیلی وضاحت شائع ہونی چاہئے۔ یس نے کی سال پہلے ایک نتوی اس موضوع پر لکھا تھا
جو ابھی تک شائع نہیں ہوا۔ اس موقع پر مناسب معلوم ہوا کہ پچھ ترمیم واضافہ کے ساتھ
اسے شائع کردیا جائے۔ چنا نچہ ذیل میں وہ نتوی شائع کیا جارہا ہے۔ یہ بات واضح وئی
چاہئے کہ اس فتوے کا اطلاق صرف ایسے ایئر پورٹ پر ہوسکتا ہے جو شمر کے اندروا تع ہو
ادرا تنا بڑا ایئر پورٹ ہوجس میں افراد کی ایک بوی جماعت ہروقت موجودرہتی ہو۔ دی
کا ایئر پورٹ ایمائی ہے۔

سوال

کیا فرماتے ہیں علاء دین اس مسلے میں کہ جیل خانوں میں قیدی

نماز جعدادا كرسكتے بين يانبين؟ اس مسئلے ميں متضاد باتيں سامنے آئى بين اس لئے مسئلے كي تفصيلى وضاحت مطلوب ہے۔ بينواو توجروا۔

الجوا\_\_\_\_ا

بعض حفرات کا خیال بیہ ہے کہ''اذن عام'' کی شرطاس وقت تھی جب پورے شہر میں جعدا یک ہی جگہ ہوتا تھا،اوراس کا مقصد یہ تھا کہ کسی کا جعد فوت نہ ہو، لیکن جب ایک شہر میں کئی جگہ جمعہ پڑھنے کا جواز ثابت ہوا،اور عملاً متعدد جگہوں پر جمعہ ہونے لگا تو اب چونکہ اس بات کا اندیش نہیں رہا کہ''اذن عام'' کی عدم موجودگ کی وجہ سے کسی کا جمعہ فوت ہوجائے گا۔اس لئے اب یہ شرط باتی نہیں رہی۔ یہ حضرات ولیل میں علامہ شامی رحمۃ اللہ علیہ کی مندرجہ ذیل عبارت پیش کرتے ہیں:۔

> وكذا السطان إذا أراد أن يصلى بحشمه فى داره، فان فتح بابه وأذن للناس إذناً عامًا، حاز صلاته، شهدتها العامة أولا، وإن لم يفتح أبواب الدار وأغلق الأبواب

وأحلس البوّابين ليمنع عن الدخول، لم تحز، لأن اشتراط السلطان لتحرز تفويتها على الناس، وذا لا يحصل إلاّ بالا ذن العام ١هـ قلت: وينبغى أن يكون محل النزاع ما اذا كانت لا تقام إلا في محل واحد، أما لو تعددت فلا، لأنه لا يتحقق التفويت، كا أفاده التعليل، تأمل (شامي ج٢ ص٢٥١)

لیکن اس پر بیا شکال ہوتا ہے کہ اگر'' اذن عام'' کی شرط کی وجہ سے صرف ہتفویت جمعہ کا خوف ہوتو جس شہر میں متعدد مقامات پر جمعہ ہوتا ہو وہاں اگر کوئی شخص اپنے ذاتی کھر میں درواز وبند کر کے جمعہ کی جماعت کر لے تو وہ بھی جائز ہونا چاہئے ۔۔۔۔۔اور سیکہ جب سے تعدد جمعہ کا رواج ہوا ہے اس وقت سے'' اذن عام'' کی شرط کو کتب فقہ سے بالکل خارج ہوجانا چاہئے تھا۔۔۔۔۔ یا اگر بیشرط نہ کور ہوتی تو ساتھ ہی بیر تصریح بھی ذکر

ئرنی جائے تھی کہ اب میشرط واجب العمل نہیں ..... حالانکہ فقہاء تعدد جعہ کے رواج کے باد جوداس شرط کوذکر کرتے چلے آرہے ہیں۔

سیادکال خاص قوی ہے لیکن کتب فقد کی مراجعت کے بعد جوصورت حال نظر آتی ہےوہ مندرجدذیل ہے:۔

(۱).....اذن عام کی شرط ظاہر الروایة میں موجو دنہیں۔ چنانچے علامہ کاسائی تحریر فرماتے ہیں:۔

> وذكر في النوادر شرطًا أخرلم يذكره في ظاهر الرواية، وهو اداء الجمعة بطريق الاشتهار، حتى أن أميرا لوجمع حيشه في الحصن وأغلق الأبواب وصلى بهم الحمعة لاتحزلهم\_ (بدائع الصنائع ج١ ص٢٧٩)

چنانچ صاحب ہدائی نے بھی اون عام کی''شرط'' و کرنیس فر مائی ، اس طرح متعدد فقیاء نے اس شرط کو د کرنیس کیا ، جن میں شس الائم سرحی رحمة الله علیه کے استاذ علامه شعدی رحمة الله علیہ بھی واضل ہیں۔ (الاحقاء والنف می المعادی جاس ۹۰)

(۲) .....نوادر کی اس روایت کے مطابق فقهاء متأخرین نے بیشرط اپنی کتابوں میں ذکر فرمائی ہے، کین ایسا معلوم ہوتا ہے کہ '' اذن عام'' کے مفہوم میں فقہاء کرام کا کچھ اختلاف رہا ہے، بعض حضرات نے تو اس کا مطلب بید بیان کیا ہے کہ ہروہ فخض جس پر جعد فرض ہو اے اس مقام پرآنے کی اجازت ضروری ہے، چنانچ علامہ شامی رحمتہ اللہ علیہ برجندی وغیرہ نے گل کرتے ہیں:۔

"اى أن يأذن للناس إذنا عامًا بأن لايمنع احدًا ممن تصح منه الجمعة عن دحول الموضع الذى تصلّى، وهذا مراد من فسر الإذن العام بالاشتهار" (شامى ج٢ص١٥١)

دوسری طرف بعض حضرات فقہاء کے کلام سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ 'ان عام' کیلئے یہ بات کافی ہے کہ جس آبادی میں جعہ پڑھا جارہا ہے اس آبادی کے لوگوں کو وہاں آنے کی پوری اجازت ہو،خواہ ہا ہر کے لوگوں کو آنے کی اجازت شہو، چٹا نچے علامہ بحرافعلوم رحمۃ اللہ علیہ تحریر فرماتے ہیں۔

"وفى فتح القدير: إن أغلق باب المدينة لم يحز، وفيه تأمل، فإنه لاينا فى الإذن العام لمن فى البلد، وأما من فى خارج البلد فالظاهر أنهم لا يحبيون لإقامة الحمعة، بل ربّما يحبيون للشروالفساد". (رسائل الاركان، ص١١٥)

نيز"درمحتار" شي كها كياب كه:

فلا يضرّ غلى باب القلعة لعدو اولعادة قديمة، لأن "الإذن العام" مقدر لأهله، وغلقه لمنع العدو لا المصلّى، نعم: لولم يغلق لكان أحسن، كما في محمع الأنهر" (الدرالمعتار ص ١٥٢ ج٢)

"محمع الانهر" من ي:

"وما يقع في بعض القلاع من غلق أبوابه حوفاً من الأعداء، أو كانت له عادة قديمة عند حضورالوقت فلا بأس به، لأن "الإذن العام" مقدر لأهله، ولكن لو لم يكن لكان أحسن، كما في شرح عيون المذاهب..... وفي البحر والمنح حلافه، لكن ما قدرناه أولئ، لأن الإذن العام يحصل بفتح باب الحامع، وعدم المنع، ولا مدخل في غلق باب القلعة وفتحه، ولأن غلق بابها لمنع العدو، لا لمنع غيره تدبّر. (مجمع الأنهر، ج ١ ص العدو، لا لمنع غيره تدبّر. (مجمع الأنهر، ج ١ ص

"قلت: اطلعت على رسالة للعلامة ابن الشحنة، وقد قال فيها بعدم صحة الحمعة في قلعة القاهرة، لأنها تقفل وقت صلاة الحمعة، وليست مصرًا على حدتها وأقول في المنع نظر ظاهر، لأن وجه القول بعدم صحة صلاة الإمام بقفله قصره اختصاصه بها دون العامة، والعلة مفقودة في هذه القضية، فإن القلعة وان قفلت لم يختص الحاكم فيها بالحمعة، لأن عند باب القلعة عدة جوامع في كل منها خطبة لايفوت من منع من دخول القلعة الحمعة، بل لو بقيت القلعة مفتوحة لايدغب في طلوعها للحمعة، لوجودها فيما هو أسهل من التكلف طلوعها للحمعة، لوجودها فيما هو أسهل من التكلف

بالصعود لها، وفي كل محلة من المصر عدة من الحطب، فلا وجه لمنع صحة الحمعة بالقلعة عند قفلها\_" (مراني النلاح مع الطحطاري ص ٢٧٨ نديس كب عانه)

اگر چه علامه طحطاوی رحمة الله علیه نے اس کے تحت علامه شریمالی رحمة الله علیه کی اس بات پراعتراض فر مایا ہے، کین علامه شریمالی رحمة الله علیه کا مقصد بظاہر بیم حلوم ہوتا ہے کہ تعدد جمعہ کی صورت میں ''اذن عام'' کا وہ عام منہوم لینے کی ضرورت نہیں جس کے تحت ہروہ فض جس پر جمعہ واجب ہو، اس کو دہاں آنے کی اجازت ہو، بلکه اگر کوئی الی آبادی موجود ہو، جس میں گھروں کی یا رہنے والوں کی قابل لحاظ تعداد موجود ہو، اور اس آبادی کے تمام لوگوں کو وہاں جمعہ کیا آئی اجازت ہوتو یہ بات ''اذن عام'' کے تحقق اس آبادی کے باہر کے لوگوں کو آنے سے ممانعت کرنے کی وجہ نماز سے روکنا ہو۔

اگر علامه شرفیلانی رحمة الله علیه کی ندکوره بالاعبارت کابیمنهوم لیا جائے تو اس پروه اعتراض وار دنییں ہوگا جوعلا مرطحطا وی رحمة الله علیہ نے وار دفر مایا ہے۔

اس تفصیل سے سے بات سمجھ میں آتی ہے کہ تعدد جمعہ کی صورت میں 'اذن عام' کی شرط فقہاء حفیہ کے نزدیک بالکلیٹم تو نہیں ہوئی، بلکہ اس کا مفہوم سے ہوا کہ جس آبادی میں (نہ کہ سی انفرادی گھر میں) جمعہ پڑھا چارہا ہے، اس آبادی کے لوگوں کو وہاں آنے کی اجازت ہو، اگر آبادی سے باہر کے لوگوں کو دفاع یا انظام کے پیش نظر اس آبادی میں واضلے سے روکا گیا ہوتو یہ' اذن عام' کے منافی نہیں، بشرطیکہ رو سے کا اصل محرک نماز سے روکا گیا ہوتو یہ' اذن عام' کے منافی نہیں، بشرطیکہ رو سے کا اس بابندی کی بنا پر جمعہ سے محروم نہ ہوتے ہوں۔

اس پرصرف ایک اشکال باتی رہتا ہے، وہ یہ کوفقہاء کرام نے بیہ سکلہ ذکر کیا ہے کہ میوٹین کیلئے جعد کے دن اپنی علیحدہ ظہر کی جماعت کرنا مکروہ ہے (ہدا بیرمع فتح القدیر ص ۳۵ ج ۴) اس سے معلوم ہوتا ہے کہ میوٹین کیلئے جمعہ جائز نہیں، ورندان کوظہر کی جماعت کی حاجت ہی نہ ہوتی۔ کیکن اس کا جواب مید دیا جاسکتا ہے کہ علامہ شامی اور علامہ شرفیلا لی رحمہما اللہ کی عبارتوں کی روشنی میں میتھم اس دور کا ہے جب جمعہ ایک ہی جگہہ سلطان کی قیادت میں ہوتا تھا، اور سلطان کی طرف سے دوسری جگہا قامت جمعہ کی اجازت نہیں ہوتی تھی ..... اس کے علاوہ قید خانے بھی مختلف نوعیتوں کے ہوتے تھے جمکن ہے کہ اس سے مرادوہ قید خانہ ہو جو کی ایک ہی گھریا ایک ہی احاطے پر مشمل ہو، اور اس پر کسی مستقل آبادی کا اطلاق نہ ہوسکتا ہو۔

ایک اورا شکال بیمی ہوسکتا ہے کہ "بدائع" میں بیستلد کھاہے کہ

"السلطان اذا صلّى فى فهندرة والقوم مع، امراء السلطان فى المسجد الجامع قال: ان فتح باب داره واذن للعامة بالدخول فى فهندرة جاز، و تكون الصلاة فى موضعين ولولم يأذن للعامة وصلى مع جيشه لا تجوز صلاة السلطان، وجوز صلاة العامة\_ (بدائع الصنائع ج١ ص ٢٦٩)

بیمسکا تعدد جعد بی کی صورت میں مفروض ہے، اس کے باوجود سلطان کو اون عام ' نددیے کی صورت میں نماز جعد کو غیر منعقد قرار دیا گیا ہے۔ لیکن بظا ہراس صورت میں نماز جعد کو غیر منعقد قرار دیا گیا ہے۔ لیکن بظا ہراس صورت میں ان بیا کی اور بیا ہوں اور بیا ہوں کے ساتھ نماز پڑھ لے اور باقی لوگوں کو وہاں آنے کی اجازت ندہو، چنا نچہ ندکورہ عبارت میں ان فتح باب دارہ النہ کالفظ اس پر دلالت کر رہا ہے، لہذا یہاں ممانعت کی وجد سے کہ سلطان کامحل اس کی اپنی انفرادی جگہ ہے اور پیچھے گذر چکا ہے کہ انفرادی مقامات پراس وقت کی جعد جائز نہیں ہوتا جب تک اسے عام لوگوں کیلئے کھول نددیا گیا ہو۔ لیکن اگر کوئی الی آبادی ہے جس میں معتد بدلوگ رہتے ہیں تو اُس کو اس جز کیے پر قیاس نہیں کیا جاسکا۔

خلاصه کلام پیرہے کہ:۔

(۱) اگر کسی شہر میں جعد کی اجازت حاکم کی طرف سے صرف ایک جگد پڑھنے کی ہو تو جعد کی صحت کیلئے ضروری ہے کہ ہروہ فخص جس پر جعد فرض ہے، اس کووہاں آ کر جعد یڑھنے کی عام اجازت ہو، الی عام اجازت کے بغیر جع می نہیں ہوگا۔

(۲) ای طرح ا ترکسی کا کوئی انفرادی گھر بحل یا دوکان ہوتو اس بیس بھی جمعہ پر معنا أس وقت تك جائز شرموكا جب تك ال محر بحل يا دوكان مي عام لوكول كوآن كي

ا جازت نددیدی گئ مو ،خواه شهریس دوسری جگه بھی جعہ ہوتا ہو۔

(m) اگرکوئی آبادی الی ہےجس میں معتبدلوگ رہے میں اوروہ شمر کے اندر بھی

ہ، کین دفای ، انظای یا حفاظتی وجوہ ہے اُس آبادی میں برخض کوآنے کی اجازت میں ہے، بلک وہاں کا واخلہ ان وجوہ کی بنا پر مجھ خاص تو اعد کا پابند ہے تو اس آبادی کے

مى عصين الى جگه جمد يرهنا جائز ب جهال أس آبادى كافرادكوآ كرجمد يرصف

کی اجازت ہو۔مثلاً بوی جیل فوجی جھاؤنی ، بوی فیکٹریاں ایسے بوے ائیر بورث جوشہر كا عربهول اوران من سينكرول لوگ برونت موجود مول ليكن أن مي داخله كي اجازت

مخصوص قواعد كى يابند موتوان تمام جكبول يرجعه جائز موكا بشرطيكه وهشهريس واقع مؤاور

مری فیکٹری ائیر پورٹ یاریلوے اٹیشن کے تمام افرادکونماز کی جگد آ کرنماز جعد بڑھنے کی تعلی احازت ہو۔

والندسجا شداعكم

برده اوراس کی شرعی حدود شخ الاسلام حضرت مولانامفتي محمر تقى عثماني صاحب مظلهم لميمن اسلامك پبكشرز



بِسُمِ اللهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ ط

# پرده اوراس کی شرعی حدود

اَلْحَمُدُ لِلْهِ رَبِّ الْعَالَةِ نَ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِيْنَ وَ الْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِيْنَ وَ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِهِ الْكَرِيمِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ آجُمَعِيْنَ \_ فَا نَعُدُا

آج کے دور میں خواتین کے پردہ کا مسلہ بہت اہمیت اختیار کر گیا ہے جس پر طویل گفتگو اور بحث ہوتی ہے، لہذا اس مسلم کا جو خلاصہ اور لُتِ لُباب ہے وہ یہاں پیش کرنا مناسب معلوم ہوتا ہے۔ واللّٰه تعالیٰ الله هو الموفق والمعین۔

ہارے اس دور میں عورت کے پردے اور بے پردگ پر بے شار
کتابیں کھی جا چکی ہیں، اس موضوع پر کھی جانے والی تمام کتابوں میں سب
سے بہترین رسالہ وہ ہے جو میرے والد ماجد حصرت مولانا مفتی محمد شفیع
صاحب رحمة الله علیہ نے عربی زبان میں لکھا ہے جو' د تفصیل الحظاب فی تفسیر
آیات الحجاب' کے نام ہے'' احکام القرآن' جلد ثالث کا جزبن کر شاکع

ہو چکا ہے، اس رسالے میں حضرت والد صاحبؓ نے اس موضوع کی تمام آیات اور احادیث کو جمع فرما دیا ہے اور پردے کی حدود اور اس کی کیفیت کے بارے میں فقہاء کے نداہب اور مفسرین کے اقوال کو بھی بیان فرمایا ہے۔

# شرعی پردے کے تین درج

اس رسالہ میں طویل بحث کے بعد جس نتیج پر پہنچ ہیں، اس کا خلاصہ یہ ہے کہ''شری پردہ'' جس کا قرآن وسقت میں تھم دیا گیا ہے، اس کے تین درجے ہیں (اعلیٰ درجہ، متوسط درجہ اور ادنیٰ درجہ) اور ہر درجہ پردے اور ستر کے لحاظ سے دوسرے سے بلند اور اعلیٰ ہے اور فوقیت رکھتا ہے اور یہ تمام درجات قرآن و حدیث سے ثابت ہیں اور ان میں سے کوئی درجہ منسوخ منبیں ہوا۔ البتہ مختلف حالات میں خواتین کی طرف مختلف درجات کا تھم متوجہ موتار ہتا ہے، وہ تین درجے مندرجہ ذیل ہیں۔

### پہلا درجہ

خواتین کا اپنے جسم کو گھر کی چارد بواری یا پردے اور هودج وغیرہ میں اس طرح چھپانا کہ ان کی ذات اور ان کے لباس اور ان کی ظاہری اور چھپی زینت کا کوئی حتبہ اور ان کے جسم کا کوئی حتبہ چہرہ اور هنیلیاں وغیرہ کسی اجنبی مرد کونظر نہ آئے۔

#### دوسرا درجه

خواتین کا برقع یا چادر کے ذریعہ اس طرح پردہ کرنا کہ چہرہ، ھتیلیاں اور پورے جسم کا کوئی ھتہ اور زینت کا لباس نظر نہ آئے بلکہ عورت کا پوراجسم سرے لے کریاؤں تک ڈھکا ہوا نظر آئے۔

#### تتبسرا درجه

خواتین کا چادر وغیرہ ہے اس طرح پردہ کرنا کہ اس کا چہرہ، ھتیلیاں اوراس کے قدم کھلے ہوئے ہوں۔

# پہلا درجہ اصل ہے اور اس کا ثبوت

خواتین کے پردے میں اصل تو پہلا درجہ ہے۔ وہ یہ کہ عورت اپنے گھر کے اندر رہے اور بلا ضرورت گھر سے باہر نہ نکلے (ضرورتوں کا بیان انشاء اللہ آگے آجائے گا) اس کی دلیل قرآن کریم کی آیت ہے کہ:

وَقَرُنَ فِي بُيُوتِكُنَّ (مورة الاحزاب:٣٣)

ظاہر ہے کہ بیت کم از واج مطہرات کے لئے خاص نہیں ہے، اس لئے کہ اس آ بت سے بہلے اور اس آ بت کے بعد جو احکام ہیں مدہ بالا جماع اتبات المؤمنین کے ساتھ خاص نہیں ہیں۔ دوسری جگداللہ تعالی نے فر مایا:

وَإِذَا سَاَلُتُمُوهُنَّ مَتَاعًا فَسُئَلُو هُنَّ مِنُ وَرَاءِ

(سورة الاحزاب:۵۳)

یعیٰ جبتم از واج مطہرات ہے کوئی چیز مانگوتو پردے کے پیچھے سے مانگو۔ بیآ یت حضرت زینب رضی اللہ تعالی عنہا کے ولیمہ کے موقع پر نازل ہوئی اور اسی وقت ان کے اور دوسرے مردول کے درمیان ایک پردہ ڈال دیا گیا۔

ای طرح مندرجه ذیل احادیث بھی اس پر دلالت کرتی ہیں:

(1) - عن ابن مسعود رضى الله عنه ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: المرأة عورة، فاذا خرجت استشرفها الشيطان -

أخرجه الترمذي، وقال: حديث حسن

صحيح غريب۔

حِجَابٍ ـ

حضرت عبدالله بن مسعود رضی الله تعالی عنه سے روایت ہے کہ حضور اقد س صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: عورت چھپانے کی چیز ہے، جب وہ باہر تکلتی ہے تو شیطان اس کی تاک جھا تک میں لگ جاتا ہے۔

ابن خزیمہ اور ابن حبان بھی اپنی اپنی صحیحین میں بیہ صدیث لائے ہیں اور ان میں بیا طاقہ بھی ہے کہ:

وأقرب ماتكون من وجه ربها وهي في قعر بيتها ـ

ایعن عورت جب تک اپ گر کے اندر ہوتی ہے اپ رب سے زیادہ قریب ہوتی ہے۔ دیکھئے: (القر غیب للمنذری ج اص ۱۳۷) (۲) - عن جابر رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ان المرأة تقبل في صورة شيطان وتدبرفي صورة شيطان - (مسلم: جا: ۱۲۹)

حضرت جابر رضی اللہ تعالی عنه فرماتے ہیں کہ حضور اقد س صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ عورت شیطان کی صورت میں سامنے آتی ہے اور شیطان کی صورت میں سامنے آتی ہے اور شیطان کی صورت میں واپس جاتی ہے۔

(٣) عن عائشة رضى الله تعالى عنها قالت: خرجت سودة رضى الله تعالى عنها بعد ماضرب عليها الحجاب لتقضى حاجتها وكانت امرأة جسيمة تفرع النساء جسما لا تخفى على من يعرفها فرأها عمر بن الخطاب رضى الله عنه فقال: يا سودة! والله ماتخفين علينا فانظرى كيف تخرجين قالت فانكفأت راجعة و رسول الله صلى الله عليه وسلم فى بيتى وإنه ليتعشى وفى يده عرق فدخلت فقال: يا رسول الله الله الله عليه عمر كذا وكذا قالت:

فأوحى ثم رفع عنه وأن العرق في يده ماوضعه فقال: إنه قد اذن لكن أن تخرجن لحاجتكن ـ

حضرت عائشہ رضی اللہ تعالی عنہا سے روایت ہے، فرماتی ہیں کہ یردہ کے احكام نازل ہو جانے كے بعد حضرت سودة رضى الله تعالى عنها قضاء حاجت کے لئے گھرے باہر نکلیں، چونکہ حضرت سودۃ رضی اللہ تعالی عنہاجسیم تھیں اور عام خواتین کے مقابلے میں دراز قدتھیں، اس لئے جولوگ آپ کو پہچانے تھے اوں ہے آپ نفی نہیں رہ سکتی تھیں، چنانچہ جب آپ باہر نکلیں تو حضرت عمر ا بن خطاب رضی الله تعالی عند نے آپ کو دیکھا اور فرمایا کہ اے سودہ رضی الله تعالیٰ عنها! الله کی قتم، تم ہم پر مخفی نہیں رہ سکتیں، لہذا سوچ لوتم کیسے نکلو گی۔ حضرت عاكشرضي اللد تعالى عنها فرماتي بي كه حضرت سودة رضى الله تعالى عنها حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے بیالفاظ س کر واپس لوٹیں ،حضور اقدس صلی الله عليه وسلم اس وقت ميرے گھر ميں تھے اور اس وقت آپ صلى الله عليه وسلم شام کا کھانا تناول فرما رہے تھے اور آپ علی کے ہاتھ میں گوشت والی بڈی تھی، حضرت سودۃ رضی اللہ تعالیٰ عنہا گھر میں داخل ہوئیں اور عرض کیا کہ یا رسول التد ضلی الله علیه وسلم ارمین گھرے لکی تو حضرت عمر رضی الله تعالی عنه نے مجھے ایدا ایدا کہا۔حضرت عاکشہ رضی اللہ تعالی عنها فرماتی ہیں کہ اللہ تعالی ی طرف سے حضور اقد س مبلی الله علیه وسلم پر وی نازل ہونی شروع ہوگئ، مجروحی کا سلسله بند ہوگیا اور وہ ہڑی اب تک حضور اقدس صلی الله علیه وسلم

کے ہاتھ میں تھی اور آپ علیہ نے اس کو ابھی تک نہیں رکھا تھا۔ پھر حضور اقد س سلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا کہتم سب عورتوں کو حاجت کے لئے گھروں ۔ باہر نکلنے کی اجازت دیدی گئ ہے۔

(صحيح مسلم، كتاب السلام، باب اباحة الخروج للنساء لقضاء حاجة انسان)

اس مدیث کے بیالفاظ کہ:

قد أُذِنَ لكن أن تخرجن لحاجتكن ـ

اس پر دلالت کررہے ہیں کہ خواتین کے لئے گھرسے باہر نکلنے کی اجازت ''حاجت'' کے ساتھ محدود ہے، حاجت کے علاوہ خواتین اپنے گھروں میں ہی رہیں۔

(٣) - عن ابن مسعود رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال صلاة المرأة في بيتها أفضل من صلاتها في حجرتها وصلاتها في محدعها افضل من صلاتها في بيتها -

حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عند سے روایت ہے کہ حضور اقد س صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فر مایا عورت کا اپنے گھر کی اندرونی کو تظری میں نماز پڑھنا پڑھنا گھر کے اندر نماز پڑھنا سے اور اندرون گھر میں نماز پڑھنا صحن میں نماز پڑھنے سے افضل ہے۔

(أخرجه أبو داؤد وأخرجه الحاكم في المستدرك عن أم سلمة كمافي كنزالعمال ٨: ٢٥٩، وأخرجه ابن خزيمة في صحيحه كمافي الترغيب

اللمندري ا:١٣٥)

(۵) - عن أم حميد امرأة أبى حميد الساعدى أنها جاءت النبي صلى الله عليه وسلم فقالت: يا رسول الله ﷺ! إنى أحب الصلاة معك، قال: علمت أنك تحبين الصلاة معي وصلا تك في بيتك خيرلك من صلاتك في حجرتك و صلاتك في حجرتك خیر من صلاتك فی دارك و صلاتك فی دارك خيرلك من صلاتك في مسجد قومك وصلاتك في مسجد قومك خيرلك من صلاتك في مسجدى قال: فأمرت فبني لها مسجد في أقصى شئى من بيتها و أظلم فكانت تصلِّي فيه حتى لقيت الله عزّوجل ـ

حضرت ام حمید ساعد میرضی الله تعالی عنها سے روایت ہے کہ وہ حضور اقد س صلی الله علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئیں اور عرض کیا: یا رسول الله صلی الله علیہ وسلم! میں چاہتی ہوں کہ آپ کے ساتھ (جماعت سے مجد میں) نماز ادا کروں، حضور اقد س صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: میں جانتا ہوں کہ متہیں میرے ساتھ (میرے پیچھے جماعت کے ساتھ) نماز پڑھے کی بڑی چاہت ہے، مرتمہاری نماز جوتم اپ گھر کے اندرونی حصتہ میں پڑھو، اس نماز ے افضل ہے جوتم گھر کے بیرونی دالان میں پڑھو، اور دالان میں تہارا نماز

پڑھنا اس سے بہتر ہے کہتم اپنے گھر کے صحن میں پڑھو، اور اپنے گھر کے صحن

میں تہارا نماز پڑھنا اس سے بہتر ہے کہتم اپنے قبیلہ کی مجد میں (جو کہ

تہرارے گھر سے قریب ہو) نماز پڑھو، اور اپنے قبیلے کی مجد میں تہرارا نماز

پڑھنا اس سے بہتر ہے کہتم میری مجد میں آ کرنماز پڑھو۔ آپ علیہ کا یہ

فرمان من کر حضرت ام حمید ساعدیہ رضی اللہ تعالی عنہا نے اپنے گھر کے

اندرونی اور تاریک مصے میں نماز کی جگہ بنوائی اور پھرموت تک اس جگہ نماز

پڑھتی رہیں۔

راخرجه أحمد في مسنده ٢: ١ ٣٤، ونسبه ابن حجر في الاصابة من هذا الطريق المي ابن ابي خيثمة، و هذا اسناد صحيح، و نقل الشوكاني في نيل الاوطار ٣: ١ ٢ الاعن ابن حجرأنه قال: اسناده حسن، و ذكره المنذري في الترغيب ١: ١٣٥٠ وقال: رواه أحمد و ابن خزيمة و ابن حبان في صحيحيهما)

(٢) - عن ابن عمر رضى الله تعالى عنه مرفوعاً: ليس للنساء نصيب في الخروج إلا مضطرة -

حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ تعالی عنما سے مرفوعاً مردی ہے کہ عورتوں کا گھر سے باہر نکلنے میں کوئی حصہ نہیں إلا بير کہ وہ نکلنے پر مجبور ہوں۔

(أخرجه الطبواني، كمافي كنزالعمال ٢٠٣٠٨)

مندرجہ بالا احادیث بالکل وضاحت کے ساتھ اس بات پر دلالت کر رہی ہیں کہ عورت کے لئے اصل تھم یہ ہے کہ گھر کے ذریعہ پردہ کرے اور اپنی ذات کو اجنبی مردوں سے تخفی رکھے، ضرورت کے بغیر گھریے باہر نہ نکلے۔ حجاب کے دوسرے درجے کا ثبوت

لیکن بعض اوقات عورت کوائی حوائے طبعیہ کے لئے گھرسے باہر نکلنے کی بھی ضرورت ہوتی ہے، اس صورت میں اس کواپنے گھرسے باہر نکلنا جائز ہے، بشرطیکہ وہ برقع سے یا چا در سے اپنے آپ کواس طرح چھپالے کہ اس کے بدن کا کوئی حقہ ظاہر نہ ہو، یہ جاب کا دوسرا درجہ ہے۔

حجاب کا بید دوسرا درجہ بھی قرآن کریم سے ثابت ہے، قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا:

> يْاً يُهَا النَّبِيُّ قُلُ إِلاَزُوجِكَ وَبَنَا يَكَ وَنِسَاءِ الْمُوَّمِنِيُنَ يُدُنِيُنَ عَلَيْهِنَّ مِنُ جَلاَ بِيبُهِنَّ -(الاحاب: ٥٩)

اے نی صلی اللہ علیہ وسلم! آپ اپنی از واج سے اور اپنی بیٹیوں سے اور وسرے مسلمانوں کی عورتوں سے کہہ دیجئے کہ اپنے اوپر چاوریں لاکالیا کریں۔ ظاہر ہے کہ عورت کے اوپر چاور لاکانے سے مقصود یہ ہے کہ اس کا پورا بدن حتی کہ اس کا چرہ بھی حجیب جائے۔ اور حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالی عنہما کی روایت کے مطابق "حباب" اس چادرکو کہا جاتا ہے جو اوپر سے لے کرینے تک پورے جم کو چھیائے۔ اور امام ابن حزم رحمۃ اللہ علیہ اپنی

کتاب ' الحلی '' میں فرماتے ہیں:

والجِلْبَاب في لغة العرب التي خاطبنها بها رسول الله صلى الله عليه وسلم هو ماغطًى جميع الجسم لا بعضه ـ

وہ لغت عرب جس میں حضور اقد سلم اللہ علیہ وسلم مخاطب ہوئے اس لغت میں درج لباب اس جا در کو کہا جاتا ہے جو پورے بدن کو چھپالے، نہ کہ وہ چادر جوبعض جسم کو چھپالے۔

ابن جرير اورابن المنذر وغيره في حضرت امام محد بن سيرين رحمة الله

عليه سفل كياب، وه فرمات بين كه مين في عبيده السلماني ساس آيت:

يُدُ نِيُنَ عَلَيُهِنَّ مِنُ جَلاَّبِيبِهِنَّ -

کے بارے میں سوال کیا تو انہوں نے اپنی چادراٹھائی اور اس کے اندراستے کو لیبٹ لیا اور اپنا پورا سر پلکوں تک اس کے اندر چھپالیا اور اپنا چرہ بھی وھانپ لیا، البتة صرف اپنی بائیں آئھ بائیں کنارے سے نکال لی۔

(روح المعاني ۸۹:۲۲)

اس آیت کی تفییر میں علامہ ابن جریر طبری رحمۃ اللہ علیہ نے حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے نقل کیا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے مؤمنین کی عورتوں کو بیتکم فرمایا ہے کہ جب وہ کسی ضرورت سے اپنے گھروں سے باہر تکلیں تو چاوروں کے ذریعہ اپنے چہروں کو اپنے سروں کے اوپر سے ڈھانپ لیں اور صرف ایک آ کھے کہ لیں۔

(تفیر ابن جریر ۲۲:۲۲)

حضرت عبدالله بن عباس اور حضرت قاده رضی الله تعالی عنهم سے بیہ بھی مردی ہے کہ عورت اپنے جلباب کو اپنی پیشانی سے موڑ کر باندھ لے اور پھراپنی ناک پرموڑ لے، اگر چہدونوں آئکھیں ظاہر ہوجائیں، لیکن اپنے سینے کو چھراپنی ناک پرموڑ ہے کا کڑھتے کو چھپالے۔

کواور چہرے کے اکثر ھتے کو چھپالے۔

(روالمعانی ۸۹:۲۲)

بہرحال! بیآیت اس بات پر دلالت کر رہی ہے کہ عورت جب کی ضرورت سے گھر سے باہر نظے تو اس کے لئے شرعاً بیتھم ہے کہ اپنے چہرے کا ستر کرکے نظے۔ ای طرح قرآن کریم کی مندرجہ ذیل آیت بھی اس بات پر دلالت کر رہی ہے:

وَ الْقَوَاعِدُ مِنَ النِّسَاءِ اللَّا تِنْ لَا يَرُجُونَ نِكَاحًا فَلَيْسَ عَلَيْهِنَّ جُنَاحُ أَنُ يَّضَعُنَ ثِيَابَهُنَّ.. (مورة النور: ٢٠)

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے بوڑھی عورتوں کواس بات کی اجازت دی ہے کہ وہ اپنے کیڑے اتار دیں۔ ظاہر ہے کہ اس آیت میں "وضع ثیاب" سے جم کے تمام کیڑے اتار نا مراد نہیں ہے بلکہ وضع ثیاب سے مراد" وضع جلباب اور وضع رداء "لیعنی وہ اوپری اور ظاہری کیڑے اتار نا مراد ہے جس کے اتار نے کے نتیج میں کشف عورت نہ ہو۔ اس وجہ سے حضرت عبداللہ بن اتار نے کے نتیج میں کشف عورت نہ ہو۔ اس وجہ سے حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ تعالی عنہ نے اس آیت میں آنے والے لفظ" تیاب" کی تفسیر "حضرت عبداللہ بن عباس اور حضرت عبداللہ بن عبر، حضرت عبداللہ بن عبر، حضرت

ابوالشعناء، حضرت ابراهیم تحفی، حضرت حسن، حضرت قاده، امام زہری اور امام اوزاع وغیرہ رحم اللہ تعالی نے بھی لفظ ثیاب کی یہی تفییر کی ہے۔ لہذا میہ آیت اس بات پر دلالت کر رہی ہے کہ ''وضع جلباب'' کا تھم جو ''کشف الوجہ'' کو مستزم ہے، صرف ان بوڑھی عورتوں کے ساتھ خاص ہے جن کو آئندہ نکاح کی امیر نہیں ہے، کیکن جہاں تک جوان عورتوں کا تعلق ہے تو ان کے لئے اجانب کے سامنے جلباب اتار نا اور اپنا چرہ کھولنا جائز نہیں۔

#### حضرات صحابیات اور پرده

احادیث سے بیظ ہر ہوتا ہے کہ حضرات صحابیات رضی اللہ تعالی عنہن بھی جب کسی ضرورت سے باہر نکلتی تھیں تو جلباب اور رداء سے مستور ہو کر نکلتی تھیں اور اجانب کے سامنے اپنے چہرے نہیں کھولتی تھیں۔ چنانچہ مندرجہ ذیل احادیث اس پر دلالت کر رہی ہیں:

ا ـ عن قيس بن شمّاس رضى الله عنه قال: جاءت امرأة النبى صلى الله عليه وسلم ـ يقال لها ام خلاد ـ وهى منتقبة تسأل عن ابنها و هو مقتول، فقال لها بعض أصحاب النبى صلى الله عليه وسلم: جئت تسألين عن ابنك وأنت منتقبة ؟ فقالت: إن أرزأ ابنى فلن أرزأ حيائي، فقال رسول الله صلى

الله عليه وسلم: له اجر شهيدين، قالت: ولم ذاك يا رسول الله ؟ قال: لأنه قتله أهل الكتاب-

(ابوداؤد، كتاب الجهاد، باب فضل قتال الروم)

حضرت قیس بن شاس رضی الله تعالی عنه روایت فرماتے ہیں کہ ایک خاتون جن كو أم خلّا دكها جاتا تها، حضور اقدس صلى الله عليه وسلم كي خدمت ميس اس طرح حاضر ہوئیں کہ ان کے چہرے پر نقاب تھا اور آ کر اینے مقتول بیٹے کے بارے میں حضور اقدی صلی اللہ علیہ وسلم سے سوال کرنے لگیں۔حضور اقدس صلی الله علیه وسلم کے صحاب میں سے سی صحابی نے ان خاتون سے کہا کہ تم اسے مقول بیٹے کے بارے میں پوچھے آئی ہو، اس کے باوجودتم نے اسي چېرے پر نقاب ڈالا ہوا ہے؟ ان خاتون نے جواب دیا کہ اگر میرے بیٹے پرمصیبت آئی ہے تو میری حیاء پر تو مصیبت نہیں آئی۔اس کے بعد حضور اقدس صلی الله علیه وسلم نے فرمایا کہ اس کو دوشہیدوں کا اجر ملے گا، ان خاتون نے چرسوال کیا کہ یا رسول الله صلی الله علیہ وسلم! ایسا کیوں ہے؟ جواب میں حضور اقدس صلی الله علیه وسلم نے فرمایا که اس لئے که اس کو اہل کتاب نے

1-عن أم عطية رضى الله عنها أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يخرج الأبكار والعواتق و ذوات الخدور والحيض

فى العيدين فامّا الحيّض فيعتزلن المصلّى ويشهدن دعوة المسلمين، قالت احدا هن يا رسول الله! ان لم يكن لها جلباب؟ قال: فلتعرها اختها من جلبابها ـ هذ الحديث اخرجه عده من أصحاب الصحاح ـ

(ترمذى: باب حروج النساء في العيدين ـ رقم ٥٣٩)

حضرت ام عطیہ رضی اللہ تعالی عنها روایت کرتی ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم عیدین کے موقع پر کنواری اور دوشیزہ اور پردہ دار اور حیض والی عورتوں کو نکالتے سے مگر حیض والی خوا تین عیدگاہ سے الگ رہتی تھیں، البتہ مسلمانوں کے ساتھ دعا میں شریک ہوتی تھیں، ایک خاتون نے حضور اقد س صلی اللہ علیہ وسلم سے پوچھا کہ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! اگر کسی کے پاس طباب نہ ہوتو (وہ کس طرح عیدگاہ میں حاضر ہو؟) آپ عیال نے فرمایا کہ اس کی بہن اپنے جلباب سے اس کو ڈھانپ لے۔

سـ عن حفصة بنت سيرين و لفظه "فقالت يا رسول الله صلى الله عليه وسلم على الحدانا بأس اذا لم يكن لها جلباب ان لاتخرج؟ فقال: لتلبسها صاحبتهامن جلبا بها" (بخارى في العيدين، رقم: ٩٨٠)

حضرت هضه بنت سیرین رضی الله تعالی عنها سے روایت ہے کہ انہوں نے بوچھا یا رسول الله صلی الله علیہ وسلم! اگر ہم میں سے کسی کے پاس جلباب نہ ہو تو کیا اس پر گناہ ہے اگر وہ (عیدگاہ کی طرف) نہ نکلے، آپ علیہ فی ہے اگر وہ (عیدگاہ کی طرف) نہ نکلے، آپ علیہ وہ جواب میں فرمایا کہ اس کی سہلی اپنا جلباب اس کو پہنا دے۔

م-عن ام سلمة رضى الله تعالى عنها قالت: لمّا نزلت هذه الآية " يُدُنِينَ عَلَيْهِنَّ مِنُ جَلاً بِينِهِنَّ " خرج نساء الأنصار كأنَّ على رءوسهن الغربان من السكينة و عليهن أكسية سود يلبسنها ـ (روح العاني ١٩٠٢٢)

حضرت ام سلمه رضی الله تعالی عنها سے روایت ہے، وہ فرماتی ہیں کہ جب قرآن کریم کی بیآیت:

يُدُنِينَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلاَ بِيُبِهِنَّ

نازل ہوئی تو انصار کی خواتین اپنے گھرول سے اس طرح تکلیں کہ گویا ان کے سراس طرح بیشے ہوں اور کے سراس طرح بیشے ہوں اور ان کے سراس طرح بیشے ہوں اور ان کے اور کالا کیڑا تھا جس کو وہ پہنی ہوئی تھیں۔

۵ عن عائشة رضى الله عنها قالت: رحم
 الله تعالى نساء الأنصار لمّانزلت: يَـا يَها
 النّبيّ قُل لِازُوَا جِك و بَناتِك الآية، شققن

مروطهن فاعتجرن بها فصلين خلف رسول الله صلى الله عليه وسلم كأنماعلى رؤسهن الغربان - (ردح العانى ٨٩:٢٢)

حضرت عائشہ رضی الله تعالی عنہا سے روایت ہے، انہوں نے فرمایا کہ الله

تعالی انصار کی عورتوں پر رحم فرمائے ، جب قرآن کریم کی بیآیت:

يَّا يُّهَا النَّبِيُّ قُلُ لِإَزْوَاجِكَ وَبَنَا تِكَ الخ

نازل ہوئی تو انہوں نے اپنی جادریں بھاڑیں اور ان کو اوڑھنیاں بنالیں، پس وہ عورتیں حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے پیچھپے اس طرح نماز پڑھتیں گویا کہان کے سرول پر کو ہے بیٹھے ہیں۔

٢- عن عائشة رضى الله عنها قالت: كان الركبان يمرون بنا ونحن مع رسول الله صلى الله عليه وسلم محرمات فاذا حاذوا بنا سدلت إحدانا جلبابها من رأسها على وجهها فإذا جا وزونا كشفناه.

(ابوداؤد، في الحج، باب المحرمة تغطى وجهها، رقم: ١٨٣٣)

حضرت عائشہ رضی اللہ تعالی عنہا ہے روایت ہے، وہ فرماتی ہیں کہ ہم حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ حالت احرام میں تھے، اس وقت ہمارے پاس سے لوگوں کی سواریاں گزررہی تھیں، جب وہ سواریاں ہمارے قریب

آتیں تو ہم اپن چادریں سرکے اوپر سے چبرے پر لٹکالیق تھیں اور جب وہ سواریاں آگے گزر جاتیں تو ہم اپنا چبرہ کھول لیا کرتی تھیں۔

مندرجہ بالا احادیث سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ حضرات صحابیات رضی اللہ تعالی عنہن نزول حجاب کے بعد چا دروں سے اپنے جسم کو ڈھاپنے کا سید ت

التزام كرتى تھيں اور گھرے نكلتے ونت اس چادر كوائيے چہرے پر بھى لئكاليا كرتى تھيں۔ اور آخرى حديث اس پر دلالت كر رہى ہے كه پردے كابيہ اہتمام دوسرے حالات ميں تومستقل طور پر تھا ہى، حتى كہ حالت احرام ميں

جب کہ چبرے پر کیڑا کا چھونا شرعا ممنوع ہے، اس وقت بھی چبرے کے

پردے کا اہتمام فرمایا۔ سرو

حجاب کے تیسرے درجے کا ثبوت

جاب کا تیسرا درجہ یہ ہے کہ جب ورت گھر سے باہر نکلے تو اس کا پورا بدن سر سے لے کر پاؤل تک ڈھکا ہوا ہو، البتہ ضرورت کے وقت اپنا چہرہ اور ھتیلیاں کھول دے بشرطیکہ فتنے سے مامون ہو۔ جاب کے اس تیسر سے درجہ پرقرآن کریم کی سورۃ نور کی بیآیت دلالت کررہی ہے:

وُقُلُ لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغُضُّضْنَ مِنُ اَبُصَارِهِنَّ وَيُنَتَهُنَّ اِلْاَمَا وَيَحُفَظُنَ فُرُو جَهُنَّ وَلَا يُبُدِيُنَ ذِيْنَتَهُنَّ اِلْاَمَا ظَهَرَمِنُهَا . (سرةالور:٣١)

یعن آپ (عَلِیْنَةِ) مسلمان عورتوں سے کہدد بیجئے کہ وہ اپنی نگاہیں بنچی رکھیں

اورائی شرمگاہوں کی حفاظت کریں اورائی زینت کو ظاہر نہ کریں گر جواس میں کھلی چیز ہے۔ "مَاظَهَرَ مِنْهَا" کی تغیر میں مفسرین کا اختلاف ہے، حضرت عبداللہ بن عباس، حضرت عبداللہ بن عمروی ہے کہ ان حضرات نے "مَاظَهَرَ مِنْهَا" عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا ہے مروی ہے کہ ان حضرات نے "مَاظَهَرَ مِنْهَا" کی تغیر" وجہ اور کفین " ہے کی ہے، حضرت عطاء، جضرت عکرمہ، حضرت مسعید بن جبیر، حضرت ابوالشعثاء، حضرت امام ضحاک اور حضرت ابراہیم نحفی رحمہم اللہ تعالیٰ کا بھی یہی قول ہے، البتہ حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ عنہ نے "مَاظَهُرَ مِنْهَا" کی تغیر چا در اور جلباب سے کی ہے۔ پہلی تغیر کے عنہ نے "مَاظَهُرَ مِنْهَا" کی تغیر چا در اور جلباب سے کی ہے۔ پہلی تغیر کے مطابق یہ آیت اس پر دلالت کر رہی ہے کہ عورت کے لئے ضرورت کے مطابق یہ آیت اس پر دلالت کر رہی ہے کہ عورت کے لئے ضرورت کے دلالت کر رہی ہے کہ عورت کے لئے ضرورت کے دلالت کر رہی ہے کہ عورت کے لئے ضرورت کے دلالت کر رہی ہیں:

ا۔ عن عائشة رضى الله تعالى عنها أن أسماء بنت أبى بكر دخلت على النبى صلى الله عليه وسلم و عليها ثياب رقاق فأعرض عنها وقال: يا أسماء! إن المرأة إذا بلغت المحيض لم يصلح أن يرى منها إلا هذا و هذا وأشار الى وجهه و كفيه۔ (ابوداؤد)

حفرت عائشه صديقه رضى الله تعالى عنها بروايت الم كمايك مرتبه حفرت

اساء بنت الى بكر رضى الله تعالى عنها حضور اقدس صلى الله عليه وسلم كے پاس اس طرح آئيں كه ان كے اوپر باريك كيڑے تے، حضور اقدس صلى الله عليه وسلم نے ان سے اعراض فر مايا اور ان سے مخاطب ہوكر فر مايا كه اے اساء! جب عورت بالغ ہو جائے تو يہ مناسب نہيں كه اس كے جسم كاكوئى حته نظر آئے سوائے اس كے اور اس كے اور آپ عليہ نے چرے اور هتيليوں كى طرف اشاره فر مايا:

٢ ـ عن على رضى الله تعالى عنه في قصة رجوع رسول الله صلى الله عليه وسلم من المزدلفة أنه صلى الله عليه وسلم أردف الفضل بن عباس وأتى الجمرة فرماها ثم أتى المنحروفيه "واستفتته جارية شابّة من ختعم فقالت: ان أبى شيخ كبير قد أدركته فريضة الله في الحج أفيجزئ أن أحج عنه؟ قال: حجى عن أبيك، قال: ولوى عنق الفضل فقال العباس: يا رسول الله! لم لويت عنق ابن عمك؟ قال: رأيت شابًا وشابّة فلم أمن الشيطان عليهما"

(ترمذی، کتاب الحج، باب ماجاء ان عرفة کلها موقف)

حضور اقدس صلی الله علیه وسلم کے مردلفہ سے واپس لوٹے کے واقعہ میں حضرت علی رضی الله تعالی عنه سے روایت ہے کہ آپ علی نے حضرت فضل بن عباس رضی الله تعالی عنهما کواینے پیچھے سواری پر بٹھالیا اور پھر آپ علیہ جمرة کے یاس آئے اور ری فرمائی اور پھر آپ منحر میں تشریف لے گئے (جس جگه اونوں کونح کیا جاتا تھا) اور اس روایت میں سے کہ اس دوران قبیلہ شعم کی ایک نوجوان عورت آپ کے پاس آئی اور آپ سے بیرسوال کیا كم يا رسول الله صلى الله عليه وسلم! ميرے باب بهت بوڑ سے مو يك بين اور ان برالله تعالی کا فریضہ جج عائد ہو چکا ہے، اگر میں ان کی طرف سے جج مركول توبيرج ان كى طرف سے ادا ہو جائے گا؟ جواب ميں حضور اقدس صلى الله عليه وسلم نے فرمايا كه اينے والدى طرف سے حج اداكرلو۔ اس مفتكو كے دوران حضور اقدس صلى الله عليه وسلم في حضرت فضل بن عباس رضى الله تعالى عنما كا چره كيير ديا، حضرت عباس رضى الله تعالى عنه في يوجها يا رسول الله صلی الله علیه وسلم! آپ نے اینے چھازاد بھائی کا چہرہ کیوں پھیر دیا؟ حضور اقدس صلی الله علیه وسلم نے فرمایا کہ میں نے نوجوان مرد وعورت کو دیکھا تو میں ان پرشیطان سے بےخوف نہیں ہوا۔ وَأَحْرِج أَبُو يعلى عن الفضل بن عباس قال:

واحرج ابو يعنى من السس بن عبس دن.
"كنت ردف رسول الله صلى الله عليه وسلم وأعرابي معه ابنة له حسناء فجعل الأعرابي يعرضها على رسول الله صلى الله

عليه وسلم رجاء أن يتز وجها قال: فجعلت التفت إليها وجعل رسول الله صلى الله عليه وسلم يأخذ برأسى فيلويه" ذكره الهيثمى في كتاب النكاح من مجمع الزوائد ٢٤/١٠، وقال: رجاله رجال الصحيح، فأمّا أن يكون هذافي واقعة أخرى واما أن يكون احد الرواة وهم في بيان ان البنت كانت للأ عرابي ـ وان حديث الترمذي صريح في أن أبا هالم يكن معها، والله أعلم ـ

ابویعلی نے حضرت نصل بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنها سے جو روایت نقل کی ہے، اس میں حضرت نصل رضی اللہ تعالیٰ عنه فرماتے ہیں کہ میں حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے پیچے سوار تھا اور ایک اعرابی تھا جس کے ساتھ اس کی خوبصورت بیٹی تھی، وہ اعرابی اپنی بیٹی کو حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم پر اس امید پر پیش کر رہا تھا کہ آپ اس سے نکاح فرمالیں، حضرت نصل فرماتے ہیں کہ میں اس کی طرف و کھنے لگا تو حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے میراسر کی طرف و کھنے لگا تو حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے میراسر کی طرف سے پھیر دیا۔

اس واقعه کی تفصیل امام بخاری رحمة الله علیه نے تصبیح بخاری کی کتاب الاستیذان میں حدیث نمبر ۲۲۲۸ میں اس طرح ذکر فرمائی ہے کہ:

عن ابن عباس رضى الله عنهما ولفظه "أردف رسول الله صلى الله عليه وسلم الفضل بن عباس يوم النحر خلفه على عجز راحلته، وكان الفضل رجلا وضيئاً، فوقف النبى صلى الله علية وسلم للناس يفتيهم وأقبلت امرأة من خثعم وضيئة تستفتى رسول الله صلى الله عليه وسلم فطفق الفضل ينظر إليها وأعجبه حسنها فالتفت النبى صلى الله عليه وسلم والفضل ينظر اليها فأخلف بيده فأخذ بذقن الفضل فعدل وجهه عن النظر اليها" ـ الحديث

حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما ہے روایت ہے کہ حضور اقد س صلی اللہ علیہ وسلم نے یوم النحر کے دن حضرت فضل بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ عنہما کو اپنی سواری کے پچھلے حقے پر بٹھالیا اور حضرت فضل رضی اللہ تعالیٰ عنہ مؤبصورت تھے، حضور اقد س صلی اللہ علیہ وسلم لوگوں کے سوالات کے جواب دینے کے لئے رک گئے، اتنے میں قبیلہ حشم کی ایک خوبصورت عودت آ کر حضور اقد س صلی اللہ علیہ وسلم ہے کوئی مسئلہ پوچھنے گئی، حضرت فضل رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اس عورت کی طرف دیجھنا شروع کر دیا اور اس عورت کے حسن نے ان کو تعجب میں ڈال دیا، جب حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم ان کی طرف متوجہ ہوئے تو حضرت نصل اس عورت کی طرف دیچے ہوئے آپ علیقی اس عورت کی طرف دیچے کیا اور پھر ان کی تھوڑی پکڑ کر ان کا چہرہ اس عورت کی طرف سے پھر دیا۔

حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما کی حدیث کے سیاق سے فلا ہر ہور ہا ہے کہ اس عورت کا چرہ کھلا ہوا تھا، اس لئے انہوں نے فرمایا کہ وہ عورت خوبصورت تھی اور اس کے حسن نے حضرت نصل کو متجب کر دیا اور حدیث میں اس کی صراحت موجود ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت فصل رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے چرے کو اس عورت کی طرف سے پھیردیا لیکن اس عورت کو چرہ ڈھانینے کا حکم نہیں دیا، اس لئے کہ وہ عورت حالت احرام میں تھی ۔ اور شاید حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے اس وجہ ہے بھی چرہ ڈھانینے کا حکم نہ دیا ہو کہ شدیداز دھام میں چرہ کا پردہ کرنے کی صورت میں ڈھانینے کا حکم نہ دیا ہو کہ شدیداز دھام میں چرہ کا پردہ کرنے کی صورت میں گرجانے یا کسی اور تکلیف میں مبتلا ہونے کا اندیشہ تھا۔ بہر حال! یہ حدیث اس بات کی دلیل ہے کہ اگر عورت کا سارا بدن چھپا ہوا ہوتو ضرورت کے وقت اس کے لئے چرہ کھولنا جائز ہے۔

س عن سهل بن سعد رضى الله عنه: أن امرأة جاءت الى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقالت: يا رسول الله! جثت الهب لك نفسى فنظر اليها رسول الله صلى الله

#### عليه وسلم فصعد النظر اليها وصوّبه ثم طاطا راسه.

(احرجه البحاري في باب النظر الى المرأة قبل النزوج، رقم: ٥١٢٥)

حضرت بہل بن سعد رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ ایک خاتون حضور اقتدس ملی اللہ علیہ وسلم! اقتدس ملی اللہ علیہ وسلم! اقتدس ملی اللہ علیہ وسلم! میں اس لئے آئی ہوں تا کہ اپنے آپ کو آپ علیہ کے لئے ہبہ کر دوں، پس حضور اقدس ملی اللہ علیہ وسلم نے اس خاتون کو دیکھا اور اوپر سے بنچ سکے غور سے دیکھا اور اوپر سے بنچ تک غور سے دیکھا اور اوپر سے دیکھا کیا۔

اس واقعہ سے بیظاہر ہورہا ہے کہ اس وقت اس خاتون کا چہرہ کھلا ہوا تھا۔ اس واقعہ سے امام سرحسی رحمة الله علیه نے مبسوط میں اس بات پر استدلال کیا ہے کہ عورت کا چہرہ ستر میں واخل نہیں۔ (دیکھے مبسوط،۱۵۲:۱۰)

جہاں تک عورت کے چہرے اور هنیلی کی طرف و کیھنے کے سلسلے میں افتہاء کے بدا ہب کا تعلق ہے تو تمام نقہاء کا اس پر اتفاق ہے کہ اگر لذت حاصل کرنے کی نیت سے و کھنا ہو یاد کھنے کے نتیج میں ایسے فتنہ کا اندیشہ ہو جومفعنی الی الحلوق ہوتو اس صورت میں و کھنا جا کز نہیں بلکہ الی صورت میں عورت کے چہرے اور هنیلیوں کی طرف و کیھنے کے حرام ہونے میں کسی کا اختلاف نہیں ۔ نیکن اگر مرد فتنہ میں جتلا ہونے سے محفوظ ہواور و کیھنے سے اختلاف نہیں ۔ نیکن اگر مرد فتنہ میں جبال ہونے سے محفوظ ہواور و کیھنے سے لذت حاصل کرنا بھی مقصود نہ ہوتو اس کے جواز میں اختلاف ہے، حفیہ اور مالکیہ کے نزدیک الی صورت میں چہرے اور هنیلیوں کی طرف نظر کرنا جائز

ہاورا کشر شوافع اور بعض حنابلہ کا بھی یہی ندہب ہے لیکن شوافع اور حنابلہ کے نزویک مختار ندہب مطلقاً عدم جواز کا ہے اگر چہشہوت اور فتنہ کا اندیشہ نہ ہو۔

## عورت کی طرف دیکھنے کے مسئلے میں احناف کا مذہب

#### امام شس الاتمه سرحى رحمة الله عليه فرمات بين:

يباح النظر الى موضع الزينة الظاهرة منهن دون الباطنة لقوله تعالى: وَلَا يُبُدِيْنَ زِيُنَّتُهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا \_ وقال على وابن عباس رضي الله تعالى عنهم: ماظهر منها: الكحل والحاتم وقالت عائشة رضى الله عنها: احدى عينيها وقال ابن مسعود رضى الله عنه: خفّها وملاء تها ـ واستدل في ذلك بقوله صلى الله عليه وسلم: النساء حبائل الشيطان، بهن يصيد الرجال ..... ولان حرمة النظر لخوف الفتنة وعامة محاسنها في وجهها فخوف الفتنة في النظر الي وجهها اكثرمنه الى سائر الأعضاء ـ وبنحو

هذا تستدل عائشة رضى الله عنها ولكنها تقول: هى لا تجد بداً من أن تمشى فى الطريق فلابد من ان تفتح عينها لتبصر الطريق فيجوزلها أن تكشف احدى عينيها لهذه الضرورة والثابت بالضرورة لا يعدو موضع الضرورة و (المسوط للسرخسى، ١٥٢:١٠)

لعن عورتوں کی زینت ظاہرہ کے مواضع کی طرف و کھنا مباح ہے، زینت باطنه کی طرف دیمنا مباح نہیں، کیونکہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: خواتین این زینت کوظاہر نہ کریں مگر جواس میں سے کھلی چیز ہے۔حضرت علی اور حضرت عبدالله بن عباس رضى الله تعالى عنهم فرمات بين كه: "مَاطَهَوَ مِنْهَا" سے مراد سرمہ اور انگوشی ہے۔ حضرت عائشہ رضی اللہ تعالی عنہا فرماتی ہیں کہ "مَاظَهَرَ مِنْهَا" ع مراد ایک آکھ ہے۔حضرت عبدالله بن مسعود رضی الله تعالی عنه فرماتے ہیں کہ "مَاظَهَرَ مِنْهَا" ہے مرادموزے اور جاور ہے اور حضور قدس صلى الله عليه وسلم كے اس قول سے استدلال فرمايا ہے كه آپ عَلَيْنَا فِي الله عَلَيْنَ عُورتين شيطان كے لئے جال ہيں، اس سے وہ مردول كا شکار کرتا ہے'۔ دوسری وجہ بہ ہے کہ دیکھنے کی حرمت فتنہ کے خوف کی وجہ سے ہے اور عورت کے اکثر محاس اس کے چبرے ہی میں ہوتے ہیں، اس لئے دوسرے اعضاء کی طرف دیکھنے کے مقابلے میں چبرے کی طرف دیکھنے میں فتنه کا خوف زیادہ ہے، حضرت عائشہ رضی الله تعالی عنها بھی انہی دلاکل ہے

استدلال فرماتی ہیں، البتہ وہ یہ فرماتی ہیں کہ عورت کے لئے راستہ میں چلنے سے مفرنہیں ہے اور راستہ دیکھنے کے لئے آئھ کھولنا ضروری ہے، لہذا اس ضرورت کے لئے عورت کوایک آئھ کھولنا جائز ہے، البتہ جو چیز ضرورۃ ثابت ہووہ موقع ضرورت سے متجاوز نہیں ہوتی۔

اس کے بعد امام ممس الائمة سرحسی رحمة الله علیه فرماتے ہیں: ولكنا نأخذبقول على وابن عباس رضى الله تعالى عنهما فقد جاءت الأخبار في الرحصة بالنظرالي وجهها وكفها، من ذلك ماروی أن امرأة عرضت نفسها على رسول الله صلى الله عليه وسلم فنظر الى وجهها فلم يرفيها رغبة ولما قال عمر رضى الله عنه في خطبته: ألا لا تغالوا في أصدقة النساء، فقالت امرأة سفعاء الخدين: انت تقوله برأيك ام سمعته من رسول الله صلى اللَّه عليه وسلم؟ فانا نجد في كتاب اللَّه تعالى بخلاف ماتقول ..... فذكر الراوى أنها كانت سفعاء الجدين، وفي هذا بيان أنها كانت مسفرة عن وجهها ـ ورأى رسول

الله صلى الله عليه وسلم كف امرأة غير مخضوب فقال: أكف رجل هذا؟ ولمّاناولت فاطمة رضى الله عنها أحد ولديها بلالاً أو أنساً رضى الله عنهم قال أنس: رأيت كفها كأنها فلقة قمر فدل على أنه لابأس بالنظر الى الوجه والكف فالوجه موضع الكحل والكف موضع الخاتم ...

لین ہم حضرت علی اور حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالی عنہم کے قول کو اختیار کریں گے، اس لئے کہ چہرے اور هتیلی کی طرف و کیھنے کے جواز میں اصادیث موجود ہیں۔ ان میں سے ایک بیہ ہے کہ ایک خاتون نے اپ آپ کوحضور قد اس میلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں پیش کیا تو آپ علی ہے نے ان خاتون کے چہرے کی طرف و یکھا، پس آپ علی ہے نے ان خاتون میں کوئی رغبت محسوں نہیں کی۔ دوسرے بید کہ ایک مرتبہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ تعالی عنہ نے خطبہ میں ارشاد فر مایا کہ خبر دار اعور توں کے مہر کو زیادہ نہ بڑھاؤ، تو ایک خاتون جس کے رخبار سرخی مائل سیاہ تھے، کھڑی ہوئی اور کہا کہ بیہ تو ایک خاتون جس کے رخبار سرخی مائل سیاہ تھے، کھڑی ہوئی اور کہا کہ بیہ بات تم اپنی طرف سے کہہ رہے ہو یا حضور اقد س صلی اللہ علیہ وسلم سے تی بات تم اپنی طرف سے کہہ رہے ہو یا حضور اقد س صلی اللہ علیہ وسلم سے تی بات تم اپنی طرف سے کہہ رہے ہو یا حضور اقد س صلی اللہ علیہ وسلم سے تی رہے ہیں۔ اس حدیث کے راوی کا یہ بیان کرنا کہ وہ خاتون سرخی مائل سیاہ رہے ہیں۔ اس حدیث کے راوی کا یہ بیان کرنا کہ وہ خاتون سرخی مائل سیاہ رہے ہیں۔ اس حدیث کے راوی کا یہ بیان کرنا کہ وہ خاتون سرخی مائل سیاہ رہے ہیں۔ اس حدیث کے راوی کا یہ بیان کرنا کہ وہ خاتون سرخی مائل سیاہ کے جاتوں سرخی مائل سیاہ کیں۔ اس حدیث کے راوی کا یہ بیان کرنا کہ وہ خاتون سرخی مائل سیاہ کے ہیں۔ اس حدیث کے راوی کا یہ بیان کرنا کہ وہ خاتون سرخی مائل سیاہ

رخسار والی تھی، اس سے معلوم ہوا کہ اس کا چبرہ کھلا ہوا تھا۔

ایک مرتبہ موراقدس ملی الله علیه وسلم نے ایک خاتون کے ہاتھ کو دیکھا کہ اس پرمہندی لگی ہوئی نہیں تھی، آپ علی فی فرمایا کہ کیا یہ کسی مرد کا ہاتھ ہے؟

ایک مرتبہ حضرت فاطمہ رضی اللہ تعالی عنہا نے اپنے دونوں بیٹوں
میں سے ایک بیٹے کو حضرت بلال یا حضرت انس رضی اللہ تعالی عنہما کے حوالہ
کیا، حضرت انس رضی اللہ تعالی عنه فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت فاطمہ رضی
اللہ تعالی عنہا کی هتیلی دیکھی گویا کہ وہ چاند کا ایک کلڑا تھی۔ لہذا یہ روایات
اس پر دلالت کر رہی ہیں کہ چہرے یا هتیلی کی طرف نظر کرنے میں کوئی حرج
اس پر دلالت کر رہی ہیں کہ چہرے یا هتیلی کی طرف نظر کرنے میں کوئی حرج
نہیں، پس چہرہ سرمہ لگانے کی جگہ ہے اور هتیلی انگوشی کی جگہ ہے۔
امام سرحسیؓ مزید فرماتے ہیں:

ثم لاشك أنه يباح النظر إلى ثيابها ولا يعتبر خوف الفتنة فى ذلك، فكذلك الى وجهها وكفها ـ وروى الحسن بن زياد عن أبى حنيفة أنه يباح النظر الى قدمها أيضاً وهكذا ذكر الطحاوى، لأنها كما تبتلى بابداء وجهها فى المعاملة مع الرجال و بابداء كفها فى الأخذ والإعطاء، تبتلى بابداء

قدميها اذا مشت حافية اومنتعلة وربما لا تجد الخف في كل وقت ـ وذكر في جامع البرامكة عن أبي يوسف أنه يباح النظرالي ذراعيها أيضا، لأنها في الخبز و غسل الثياب تبتلي بابداء ذراعيها أيضا ـ قيل: وكذلك يباح النظر الى ثنايا ها أيضا لأن ذلك يبدو منها عند التحدث مع الرجال ـ

اس میں کوئی شک نہیں کہ عورت کے کیڑے کی طرف دیکھنا مباح ہے اوراس میں فتنہ کے خوف کے اندیشے کا بھی اعتبار نہیں کیا گیا، لہذا اسی طرح عورت کے چہرے اور هتیلی کی طرف دیکھنا بھی مباح ہے۔ حضرت حسن بن زیاد امام ابوصنیفہ رحمۃ اللہ علیہ سے روایت کرتے ہیں کہ عورت کے قدم کی طرف دیکھنا بھی مباح ہے اور امام طحاوی رحمۃ اللہ علیہ نے اسی طرح بیان فرمایا ہے، اس لئے کہ جس طرح مردوں کے ساتھ معاملات کے وقت عورت کو اپنا چہرہ کھولنے کی ضرورت پیش آتی ہے اور جس طرح لیتے وقت اور دیتے وقت اپنی هتیلی کے کھولنے کی ضرورت پیش آتی ہے، اس طرح شخ یاؤں یا جوتے اپنی ہوت کے ساتھ چلنے کے دوران قدم کھولنے کی بھی ضرورت پیش آتی ہے، اس طرح شخ یاؤں یا جوتے اس کے ساتھ چلنے کے دوران قدم کھولنے کی بھی ضرورت پیش آتی ہے، کوئکہ اس کو ہروقت موزے تو میسر نہیں آتی ہے، کوئکہ اس کو ہروقت موزے تو میسر نہیں آتی ہے، کیوئکہ اس کو ہروقت موزے تو میسر نہیں آتی ہے، کیوئکہ اس کو ہروقت موزے تو میسر نہیں آتی ہے۔

جامع البرامكة مين امام ابويوسف رحمة الله عليه سے مروى ہے كه

عورت کے بازو کی طرف نظر کرنا بھی مبار ہے، اس لئے روٹی پکاتے وقت
اور کپڑے دھوتے وقت اس کواپنے بازو کھو لئے کی ضرورت پیش آتی ہے۔ یہ
بھی کہا گیا ہے کہ عورت کے سامنے کے دانتوں کی طرف دیکھنا بھی مباح
ہے، اس لئے کہ مردوں سے بات کرتے وقت دانت ظاہر ہوجاتے ہیں۔
آگے امام سرحسی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

وهذا كله اذالم يكن النظر عن شهوة، فان كان يعلم أنه ان نظر اشتهى، لم يحل له النظرالي شئى منها، لقوله صلى الله عليه وسلم: من نظر الى محاسن أجنبية عن شهوة صبّ في عينيه الآنك يوم القيامة وقال لعلى رضى الله عنه: لاتتبع النظرة بعد النظرة فإن الأولى لك و الأ خرى عليك، يعنى بالأخرى ان يقصدها عن شهوة وكذلك ان كان أكبر رأيه أنه إن نظر اشتهى، لأن أكبر الرأى فيما لا يوقف على حقيقته كاليقين ـ

(المبسوط للسرخسي ١٥٢٥م١٥)

یعنی میدرجه بالا ساری تفصیل اس وقت ہے جب وہ شہوت کی نظر نہ ہو،

لیکن اگر مردییہ جھتا ہے کہ اگر اس نے عورت کی طرف نظر کی تو اس کے ول میں اس کی رغبت پیدا ہو جائے گی تو اس صورت میں اس مرد کے لئے عورت کے ان اعضاء میں ہے کسی عضو کی طرف بھی دیکھنا حلال نہیں ، اس لئے کہ حضور اقدس صلی الله علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ جس شخص نے کسی اجنبی عورت کے مان کی طرف شہوت ہے ویکھا تو قیامت کے روز اس کی آ تھوں میں سیسہ ڈالا جائے گا۔ حدیث میں ہے کہ حضور اقدی صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت علی رضی الله تعالی عنه سے فرمایا کہ ایک نگاہ کے بعد دوسری نگاہ مت ڈالو، اس لئے کہ پہلی نگاہ تمہارے لئے حلال ہے اور دوسری نگاہتم پر وبال ہے، لین اگر دوسری نگاہ شہوت کے قصد سے ڈالی گئی ہو۔ یہی حکم اس صورت میں ہے جب مرد کی غالب رائے یہ ہو کہ اگر اس نے عورت کی طرف نگاہ ڈالی تو اس کے ول میں اس کی طرف میلان ہو جائے گا، کیونکہ جس چیز کی حقیقت پرمطلع نہ ہو سکتے ہوں، اس کے اندر غالب رائے یقین کا درجہ رکھتی

## مالكيه كانمة بب

جهال تك مالكيه ك ندب كاتعلق ب توان كا ندب وه ب جوامام خرثى رحمة الله عليه في دخت طلل "كماشيه پرلكها ب جومندرجه ذيل ب : عورة الحرة مع الرجل الأجنبي جميع بدنها حتى دلاليها و قصتها ماعدا الوجه والكفين ظاهرهما و باطنهما فجوز النظر لهما بلالذة ولا خشية فتنة من غير عذر ولوشابة وقال مالك: تأكل المرأة مع غير ذى محرم ومع غلامها وقدت كل مع زوجها وغيره ممن يواكله ـ ابن القطان: وفيه اباحة ابداء المرأة وجهها ويديها للأجنبى، اذلا يتصور الأكل الا هكذا ـ

(حاشية الخرشي على مختصر خليل، ١٠٣٢)

این آزاد عورت کا پورابدن اجنبی مرد کے لئے ستر ہے، یہاں تک کہ عورت کا ناز وانداز اور اس کی بات چیت بھی، سوائے چہرے اور دونوں صفیلیوں کے ظاہری اور باطنی حقوں کے، لہذا ان دونوں اعضاء کی طرف لذت کے بغیر اور فتنہ کے خوف کے بغیر بلاعذر بھی نظر کرنا جائز ہے، اگر چہ وہ خاتون جوان ہو۔ امام مالک رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ عورت اپنے غیر ذی محرم اور اپنے غلام کے ساتھ کھانا کھا سکتی ہے، اس لئے کہ بعض اوقات اس کو اپنے شوہر کے ساتھ کھانا پڑتا ہے جبکہ شوہر کے ساتھ دوسرے لوگ بھی کھانا کھا رہے ہوں۔ ابن قطان رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ اس عبارت سے عورت کے ہوں۔ ابن قطان رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ اس عبارت سے عورت کے بوت ہوت کے اجنبی کے سامنے اپنا چہرہ اور اپنے دونوں ہاتھ کھولنے کی اجازت معلوم ہوتی ہے، کیونکہ ان دونوں اعضاء کو کھولے بغیر کھانا کھانے کا تصور نہیں ہے۔

" " مرح المواق" بي يهى عبارت مع اضافه موجود ہے، ديھيے: شرح المواق مع الحطاب ٩٩:١-٩٩

امام عليش "منح الجليل" مين فرمات مين:

فيحوز لها كشفهما (أى الوجه والكفين) للأجنبى وله نظرهما ان لم تخش الفتنة، فإن خيفت الفتنة به فقال ابن مرزوق: مشهور المذهب وجوب سترهما.

(منح الجليل:١٣٣١)

پی عورت کے لئے اجنبی مرد کے سامنے چہرہ اور هتیلیاں کھولنا جائز ہے اور مرد کے لئے ان دونوں کی طرف نظر کرنا جائز ہے بشر طیکہ فتنہ کا خوف نہ ہو، البتہ اگر فتنہ کا خوف ہوتو اس کے بارے میں ابن مرزوق رحمة الله علیہ فرماتے ہیں کہ اس صورت میں مشہور فدہب سے کہ عورت کے لئے اِن کو

ربات ین حدق کرد چھپانا واجب ہے۔

(مواهب الجليل للحطّاب مين بهي اى طرح موجود ع، ديكھ جا،م ١٩٩٥،٥٩٩)

## شافعيه كامذهب

شافعیه کا ند بب وه ہے جوعلامہ نووی رحمۃ الله علیہ نے کتاب النکاح میں "منہاج" سے نقل کیا ہے۔ وہ فرماتے ہیں:

ويحرم نظر فحل بالغ الى عورة حرة كبيرة

أجنبية وكذا وجهها وكفيها عند خوف فتنة وكذا عند الامن على الصحيح ـ

یعنی بالغ مرد کے لئے آزاد اجنبی بڑی عورت کی طرف نظر کرنا حرام ہے، اس طرح فتنہ کے اندیشہ کے وقت اس کے چہرے اور هتیلیوں کی طرف نظر کرنا مجمی حرام ہے اور صحیح قول کے مطابق فتنہ سے امن کے وقت بھی یہی تھم ہے۔ مندرجہ بالا عبارت کے تحت علامہ خطیب شربینی رحمۃ اللہ علیہ کلصے

U

قوله: على الصحيح، و وجهه الامام باتفاق المسلمين على منع النساء من الخروج سافرات الوجوه، وبأن النظر مظنة الفتنة و محرّك للشهوة ..... والثانى (أى القول الثانى) لايحرم ـ ونسبه الامام للجمهور والشيخان للأكثرين، وقال فى المهمات: انه الصواب لكون الأكثرين عليه ـ وقال البلقينى: الترجيح بقوة المدرك و الفتوى على مافى المنهاج ..... ومانقله الامام من الاتفاق على منع النساء أى منع الولاة لهن معارض بماحكاه القاضى عياض عن

العلماء أنه لايجب على المرأة ستر و جهها في طريقها، وانما ذلك سنة وعلى الرجال غض البصر عنهن لِلآية ـ وحكاة المصنف (أي النووي) في شرح مسلم واقره عليه وقال بعض المتأخرين: إنه لاتعارض في ذلك بل منعهن من ذلك لا لأنّ الستر واجب عليهن في ذاته بل لأن فيه مصلحة عامّة وفي تركه اخلال بالمروءة اه وظاهر كلام الشيخين ان الستر واجب لذاته فلإيتأتي هذا الجمع وكلام القاضي ضعيف فلإيتأتي هذا الجمع وكلام القاضي ضعيف في فايتأتي هذا الجمع وكلام القاضي ضعيف

(راجع مفنى المحتاج، ج٣٠،٥/١٢٥، ١٢٩، ومثله في نهاية المحتاج، ٢٢٠،٥/١/ ١٨٥. ١٨٥)

یعن امام نووی رحمة الله علیہ نے اس طرف توجہ دلائی ہے کہ مسلمانوں کا اس پر
اتفاق ہے کہ عورتوں کو چرہ کھول کر گھر سے باہر نکلنے سے روکا جائے اور اس
لئے بھی کہ '' نظر'' فتنہ کی جگہ اور شہوت کے لئے محرک ہے ۔ دوسرا قول بیہ
ہے کہ مرد کا عورت کی طرف دیکھنا حرام نہیں ہے۔ امام نووی رحمة الله علیہ
نے اس دوسرے قول کو جمہور کی طرف منسوب کیا ہے اور شیخین نے اس کو
اکثر شوافع کی طرف منسوب کیا ہے۔ ''مہمات'' میں ہے کہ بیشخین کی بات
زیادہ درست ہے، اس لئے کہ اکثر شوافع اس پرعمل کرتے ہیں امام بلقینی

رحمة الله عليه فرمات بيس كه الترجيح بقوة المدرك، اورفتوى" منهاج" میں بیان کے ہوئے قول پر ہے۔ اور امام نووی رحمة الله علیه نے اپنی شرح مسلم میں جومسلمانوں کا اس پر اتفاق نقل کیا ہے کہ عورتوں کے سرپرستوں کو عاہے کہ وہ ان کو چہرہ کھول کر گھرے باہر نکلنے سے روکیں، ان کا بہ قول قاضی عیاض رحمة الله علیه کے قول کے معارض ہے جس میں انہوں نے علاء کا اس پر اتفاق نقل کیا ہے کہ عورتوں کے لئے راستے میں چہرہ ڈھانینا واجب نہیں ہے بلکہ ایسا کرناسقت ہے، البتہ آیت قرآنی کی وجہ سے مردول بران عورتوں سے عض بھر واجب ہے۔امام نووی رحمة الله عليه نے شرح مسلم ميں ای تول کونقل فرمایا ہے اور ان کو برقر ار رکھا ہے۔ البتہ بعض متاخرین فرماتے ہیں کہان دونوں قولوں میں کوئی تعارض نہیں ہے، بلکہ جس قول میں عورتوں کو چرہ کھول کر باہر نکلنے ہے منع کیا گیا ہے، یہ اس لئے منع نہیں کیا گیا کہ بالذات ان کو چرے کا چھانا واجب ہے بلکہ مصلحت عاممہ کی وجہ سے ان کو منع کیا گیا ہے اور اس کے ترک سے مروء ۃ میں خلل واقع ہوتا ہے۔ اور سیخین کے ظاہری کلام سے بی ثابت ہورہا ہے کہ چرے کا چھیانا واجب لذات ہے، البذا دونوں قول جمع نہیں ہوسکتے اور قاضی عیاض کا کلام ضعیف

حنابله كاندهب

علامہ ابن قدامة رحمة الله عليه نے "المغن" كى كتاب النكاح ميں

حنابله كايد فد مب ذكركرت موئ فرمايا بك.

فأمانظر الرجل الى الأجنبية من غير سبب فانه محرم الى جميعها فى ظاهر كلام أحمد وقال القاضى: يحرم عليه النظر الى ماعدا الوجه والكفين لأنه عورة ويباح له النظر اليها مع الكراهة إذا أمن الفتنة و نظر لغير شهوة وهذا مذهب الشافعي ..... ولنا قول الله تعالى: وَإِذَاسَالتُمُوهُنَّ مَتَاعًا فَاسَئلُوهُنَّ مِن وَرَاءِ حِجَابٍ \_ واما حديث اسماء ان مح فيحتمل أنه كان قبل نزول الحجاب صح فيحتمل أنه كان قبل نزول الحجاب فنحمله عليه \_ (المعنى ج٢، ص٥٥٩،٥٥٨)

جہاں تک مرد کے لئے اجنی عورت کی طرف بلاوجہ دیکھنے کا تعلق ہے تو امام احمد رحمة اللہ علیہ کے ظاہری کلام کے مطابق پورےجہم کی طرف دیکھنا حرام ہے۔ قاضی رحمة اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ چرہ اور کفین کے علاوہ دوسرے اعضاء کی طرف دیکھنا حرام ہے، اس لئے کہ وہ ستر کا حصہ ہیں، البتہ اگر فتنہ سے مامون ہواور بلا شہوت کے دیکھے تو اس صورت میں کراہت کے ساتھ و یکھنا جائز ہے، اور یہی امام شافعی رحمة اللہ علیہ کا غمب ہے۔ ہماری دلیل اللہ تعالیٰ کا بیارشاد ہے کہ جبتم ان خواتین سے کوئی چیز ما گوتو پردے کے پیچھے تعالیٰ کا بیارشاد ہے کہ جبتم ان خواتین سے کوئی چیز ما گوتو پردے کے پیچھے سے ما گو۔ جہاں تک حضرت اساء رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی حدیث کا تعلق ہے،

اگر وہ سیح بھی ہوتو اس میں بیاحمال ہے کہ بیدواقعہ پردے کا تھم نازل ہونے سے پہلے کا ہو، لہذا ہم اس کواس برمحمول کریں گے۔

بہرمال! نداہب اربعہ کی طرف نظر کرنے سے بینظا ہر ہوتا ہے کہ تمام نداہب اس پر تو متفق ہیں کہ لذت حاصل کرنے کی نیت سے یافتنہ کے اندیشہ کے وقت عورت کے چہرے کی طرف دیکھنا حرام ہے، اور شافعیہ اور حنابلہ کے فدہب میں رانح قول بیہ کہ فتبہ سے امن کے وقت بھی چہرے کی طرف دیکھنا حرام ہے، البتہ حفیہ اور مالکیہ نے فتنہ سے امن اور لذت کا کی طرف دیکھنا حرام ہے، البتہ حفیہ اور مالکیہ نے فتنہ سے امن اور لذت کا قصد نہ ہونے کی شرط کے ساتھ عورت کے چہرے کی طرف دیکھنے کی اجازت دی ہے۔ لیکن اس شرط کا پایا جانا بہت مشکل ہے، خاص طور پر ہمارے اس دور میں جبکہ فساد عام ہو چکا ہے، اکثر احوال میں بیشرط نہیں پائی جاتی، اس لئے متاخرین حفیہ نے مطلقا عورت کے چہرے کی طرف دیکھنے سے منع فر مایا ہے، چنانچے درمخار کی باب الکراھیة میں ہے کہ:

فان خاف الشهوة أوشك امتنع نظره إلى وجهها فحل النظر مقيد بعدم الشهوة وإلا فحرام، وهذا في زمانهم، أمافي زماننا فمنع من الشابة، قهستاني وغيره، إلا النظر لحاجة كقاض وشاهد يحكم ويشهد عليها الخ-

لعنی اگرشہوت کا خوف ہو یا شہوت کا شک ہوتو اس صورت میں عورت کے

چبرے کی طرف و کیمنا ممنوع ہے، لہذا عدم شہوت کی قید کے ساتھ عورت کی طرف نظر کرنا حلال ہے ورنہ حرام ہے۔ اور بیتکم ان فقہاء کے زمانے کا ہے، اور جہال تک ہمارے اس دور کا تعلق ہے، اس میں تو نوجوان عورت کی طرف نظر کرنا ممنوع کہا گیا ہے، تصنانی وغیرہ، البتہ ضرورت کے وقت و کیمنا جائز ہے، جیسے قاضی کا فیصلہ سناتے وقت و کیمنا یا شاہد کا گواہی ویت و کیمنا الح

علامه شامى رحمة الله عليه "شروط الصلاة" من فرمات بين وتمنع المرأة الشابّة من كشف الوجه بين رجال، لا لأنه عورة بل لحوف الفتنة ـ

یعنی نو جوان عورت کو مردول کے درمیان چرہ کھولنے سے منع کیا جائے گا، یہ کھم اس لئے نہیں کہ وہ جائے گا، یہ کھم اس لئے نہیں کہ وہ جہرہ ستر میں داخل ہے بلکہ فتنہ کے خوف کی وجہ سے۔ معلامہ شامی رحمة الله علیہ "باب التعزیر" میں فرماتے ہیں:

> يعزر المولى عبده والزوج زوجته على تركها الزينة (الى قوله) أوكشفت وجهها افسمحه

یعنی مولی اپنے غلام پر اور شوہرا پی بیوی پر زینت چھوڑنے پریا اپنا چہرہ غیر محرم کے سامنے کھولنے پرتعزیری سزا جاری کرے گا۔

امام أبوبكر بصّاص رحمة الله عليه افي كتاب "احكام القرآن" مين اس

آيت يُدُ نِيْنَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلاَ بِيْبِهِنَّ كَتَتَفْرِمَاتَ آن في هذه آلاًية دلالة على أن المرأة الشابة مأمورة بستر وجهها عن الأجنبيّين واظهار الستر والخفاف عند الخروج، لئلا بطمع اهل الريب فيهن ـ (احكام القرآن: ٣٥٨،٥٥٨)

یعنی بیآیت اس بات پر دلالت کررہی ہے کہ جوان عورت کو بیر مکم ہے کہ وہ گھر سے نکلنے کے وقت اجنبی مردول سے اپنا چرہ چھپائے اور پردہ اور موزے ظاہر کرے تاکہ اہل ریب ان کے اندر لالجے نہ کریں۔

میرے والد ماجد حضرت مولانا مفتی محد شفیع صاحب رحمة الله علیه " "احکام القرآن" میں فرماتے ہیں:

وبهذا الذى قلنا تجتمع النصوص والروايات المتضادة بظاهرها، فإنك قد عرفت مماسر دنا لك من الآيات والروايات ان بعضها يجوّز كشف الوجه والكفين، إما على الجزم و اليقين كحديث الفضل بن عباس عند البخارى و حديث اسماء بنت أبى بكر في السنن و حديث الواهبة نفسها عند البخارى وأمثالها وبعضها يجوز نفسها عند البخارى وأمثالها وبعضها يجوز

على احتمال لاختلاف وقع بين الصحابة رضي الله عنهم في تفسير قوله تعالى: إلاَّمَا ظَهَرَ مِنْهَا، على مَا مرّتفصيلهـ

(احكام القرآن، جسم، ١٩٢٥)

لعنی جو کھے ہم نے کہا ہے، اس کے نتیج میں وہ تمام روایات اور نصوص جن میں بظاہر آپی میں تضاد نظر آتا ہے متفق ہوجاتی ہیں، اس لئے کہ ہم نے يجهے جو آيات اور روايات بيان كى بين، ان كو ديكھنے سے آب بيہ بات مجھ گئے ہوں گے کہ ان میں سے بعض روایات جزم اور یقین کے ساتھ چہرہ اور هتیلی کھولنے کو جائز قرار دے رہی ہیں، جبیبا کہ سیح بخاری میں حضرت فضل ابن عباس رضى الله تعالى عنه والى حديث اورسنن مين حضرت اساء بنت الي بكروالى حديث اور بخارى شريف مين اس خاتون كا داقعه جواييخ نفس كوحضور اقدى صلى الله عليه وسلم كو بهه كرنے كے لئے آئى تھى وغيره ـ اور بعض روايات احمال کے ساتھ چیرہ اور هتیلی کھولنے کو جائز قرار دے رہی ہیں، کیونکہ آیت كريمه "إلا مَا ظَهَرَ مِنْهَا" كي تفير مين حفرات صحابه كرامٌ كا اختلاف ہوگیا ہے جس کی تفصیل پیچھے گزر چکی ہے۔

حفرت مفتى صاحب رحمة الله عليه آ كمريد فرمات بين:

وبعضها يحرم كشف الوجه والكفين والنظر اليهما من الأجانب كقوله تعالى:

وَقَرُنَ فِي بُيُوتِكُنَّ ..... وقوله تعالى:

فَاسْنَلُوْهُنَّ مِنْ وَّرَاءِ حِجَابِ ..... وقوله تعالىٰ: يُدُنِينَ عَلَيْهِنَّ مِنُ جَلاَ بِيبِهِنَّ ، على تفسير الجمهور من الصحابة، ولقوله تعالى: إلَّا مَاظَهَرَ على تفسير ابن مسعود رضى الله عنه ..... فهذه نصوص الكتاب و روايات السنة ظاهرها التعارض والتضادء وفيما ذكرنالك بعون الله تعالى: غنية عن هذا الاشكال، فإنك اذا حققت ماقلنا عرفت ان هذه النصوص كلها متوافقة المعنى متناسقة الاحكام، وكلها محكمة غير منسوحة غيرأن الحكم مشروط بشروط فحيث وجدت الشروط أجيز وحيث لا فلا .

اوربعض نصوص چره اورهتیلی کھولنے اور اجنبیوں کا ان کی طرف نظر کرنے کو حرام قرار دے رہی ہیں، جیسے اللہ تعالیٰ کا بیارشاد: 'وَقَوْنَ فِی بُیُوْتِکُنَّ ' اور جمہور اور اللہ تعالیٰ کا بیارشاد ' فَاسُنَلُو هُنَّ مِنُ وَّدَاءِ حِجَابِ ..... '' اور جمہور صحابہ کی بیان کردہ تفییر کی بنیاد پراللہ تعالیٰ کا بیارشاد: ''یُدُنِیْنَ عَلَیْهِنَّ مِنُ جَلاً بِینِهِنَّ ..... ' اور حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنه کی تفییر جَلاً بِینِهِنَّ ..... '' اور حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنه کی تفییر

کے مطابق اللہ تعالیٰ کا بیار شاد "إلا مَاظَهَرَ مِنْهَا ....." لہذا کتاب اللہ کی ابنہ نصوص اور احادیث نبوی میں بظاہر تعارض اور تضاد نظر آرہا ہے لیکن ہم نے اوپر جو تفصیل بیان کی ہے، اس کے نتیج میں الحمد للہ تعارض کا بیاشکال ختم ہو جاتا ہے اور تمام نصوص اور احادیث اپنے اپنے معنی میں ثابت رہتی ہیں، ان میں ہے کسی کومنسوخ مانے کی بھی ضرورت نہیں۔ البتہ صرف اتن بات ہے میں ہے کہ رہتم چند شرائط ہے مشروط ہوجائے گا، اب جہاں وہ شرطیں پائی جائیں گی وہاں چہرہ وغیرہ کھولنے کی اجازت ہوگی اور جہاں وہ شرائط نہیں پائی جائیں گی وہاں اجازت نہیں ہوگی۔

حضرت مفتى صاحب رحمة الله عليه مزيد فرمات بين:

وهذا كله على تسليم حقيقة الاحتلاف بين تفسيرى ابن عباس و ابن مسعود رضى الله عنهم، وقال شيخنا أشرف المشايخ نورالله مرقده في جزء أفرده في هذا البحث السمّى "بالقاء السكينة في تحقيق ابداء الزينة أنه لا اختلاف بين تفسير هماعند التعمق و إمعان النظر، فان لفظة "مَاظَهَر" وان فسر بالوجه والكفين لكن المذكور في الا ستثناء هو صيغة الظهور لا الا ظهار

وهويشير اشارة واضحة إلى أن الغرض استثناء مالا يستطاع ستره بل بحيث يظهر عند الكسب والعمل من دون قصد الاظهار بأن يلحقهن ضرر بستره عند الكسب والعمل، فكان المستثنى على تفسير ابن عباس رضى الله عنه أيضاً هو ظهور الوجه والكفين عند الاضطرار اليه، وهو لا ينافي قول ابن مسعود رضى الله عنه ـ قلت: ويؤيد هذا المعنى ماقال ابن كثير في تفسير قوله تعالى: وَلاَ يُبُدِئِنَ زِيْنَتَهُنَّ إِلَّا مَاظَهَرَ مِنْهَا: أي لا يظهرن شيئا من الزينة للأجانب الا مالا يمكن اخفاء ٥-

یعن اوپر جوہم نے تفصیل بیان کی ، بیاس بنیاد پر ہے جبکہ حضرت عبداللہ بن عباس اور حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ تعالی عنہم کی دونوں تفسیروں کے درمیان اختلاف کی حقیقت کوتنگیم کرلیا جائے۔لیکن ہمارے شخ حضرت مولانا اشرف علی صاحب تھانوی رحمۃ اللہ علیہ نے اس موضوع پر "المقاء الشرف علی صاحب تھانوی رحمۃ اللہ علیہ نے اس موضوع پر "المقاء السکینة فی تحقیق ابداء الزینة" کے نام سے ایک مستقل رسالہ تحریر فرمایا ہے،اس رسالہ میں فرمایا جیں کہ"اگر تعبق اور گہری نظر ڈالی جائے تو

ینظرا ئے گا کہ دونوں تفییروں کے درمیان حقیق اختلاف نہیں ہے، اس کئے كەلقظ "مَاظَهَر" كى تفسير اگرچە چېرە اوركفين سے كى گئى بىلىن استناء میں '' ظہور'' کا (لازی) صیغہ ہے''اظہار'' کا (متعدی) صیغہ نہیں ہے، اور ید لازی صیغہ اس طرف صاف اشارہ کر رہا ہے کہ جن اعضاء کا چھیانا استطاعت سے خارج ہے اور بلاقصد کسب اور عمل کے وقت ظاہر ہو جاتے ہیں اور ان کو چھیانے میں ضرر ہوتا ہے، ان کا استناء کرنا مقصود ہے۔ لہذا حضرت عبدالله بن عباس رضی الله تعالی عنها کی تفسیر کے مطابق بھی مجبوری کی حالت میں چہرہ اور کفین کا کھولنامشنیٰ ہے اور بیفسیر حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللدتعالی عند کے قول کے منافی نہیں ہے۔ میں بیکہتا ہوں کہ اس معنی کی تائيداس قول سے بھی موتی ہے جوآیت قرآن 'وَلا يُبُدِينَ زِيْنَتَهُنَّ إِلَّا مَاطَهَوَ مِنْهَا" كَي تفير مين علامدابن كثير رحمة الله عليه في فرمايا ب، وه يد کہ خواتین اجانب کے سامنے اپنی زینت کا کوئی حتہ بھی ظاہر نہ کریں ، الآبیہ کهایی زینت جس کا اخفاءمکن نه ہو۔

خلاصه

بہرحال! پوری بحث کا خلاصہ بیہ ہے کہ عورت کو تر آن کریم کے ذریعہ اس بات کا حکم دیا گیا ہے کہ وہ اپنے گھر میں رہے اور بلاضرورت گھر سے باہر نظے اور اگر وہ کسی ضرورت سے باہر نظے تو اس کو حکم بیہ ہے کہ برقع یا چاور سے اپنے چہرہ کو ڈھانپ لے اور بید کہ اپنا چہرہ بھی نہ کھولے، البتہ دو

صورتیں اس سے متنیٰ ہیں: ایک بیکہ چہرہ کھولنے کی الی ضرورت ہوکہ چہرہ دُھا ﷺ میں نقصان ہوسکتا ہو، چیسے بھیڑ میں چلنے کے دوران، یاکسی دوسری ضرورت کے وقت مثلاً گواہی وغیرہ دیتے وقت۔ دوسری صورت بیہ کہ کسب اور عمل کے وقت بلاقصد اس کا چہرہ کھل جاتا ہو۔ البتہ ان دونوں صورتوں میں مردول کو بی تھم ہے کہ وہ اپنی نظریں نیجی رکھیں۔ والله صورتوں میں مردول کو بی تھم ہے کہ وہ اپنی نظریں نیجی رکھیں۔ والله سبحانه أعلم۔ (ماخوذ از تکملة فتح الملهم جسم ۲۲۱)

OXOXOXOXOXOXOXOXOXOXOX اسلام میں تصویر کا حکم شيخ الاسلام حضرت مولا نامفتي محمر تقى عثماني صاحب مظلهم تميمن اسلامك پبكشيرز



بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمْنِ الرَّحِيْمِ ط

## اسلام مين تضوير كالحكم

اَلْحَمُدُ لِلهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِيْنَ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِيْنَ وَالطَّلُوةُ وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِهِ الْكَرِيْمِ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ اَجُمَعِيْنَ وَعلَى كُل من تبعهم باحسان الى يوم الدين ـ أَمَّا بَعُدُ!

آج کے دور میں'' تصاور'' کا رواج ہرجگہ عام ہو چکا ہے۔ (لہذا ہم یہاں اس مسلم پر تفصیلی بحث کریں گے) چنا نچہ سب سے پہلے ہم ان احادیث کو ذکر کریں گے جن میں تصاویر کی ممانعت وارد ہوئی ہے اور اس کے

بعداس کے بارے میں فقہاء کے نداہب ذکر کریں گے۔

## احاديث مين تصاوير كى ممانعت

جُن احادیث میں تصاویر کی ممانعت واردہوئی ہے، وہ مندرجہ ذیل ہیں۔

۱۔ عن عبداللّٰہ بن عمر رضی اللّٰہ عنهما
قال: قال رسول اللّٰہ صلی اللّٰہ علیہ وسلم:

اِنَّ الَّذِین یصنعون هذہ الصور یعذبون یوم

القيامة، يقال لهم: احيوا ماخلقتم-

(صحيح بحارى، باب عذاب المصورين و مسلم ايضاً)

حضرت عبدالله بن عمر رضی الله تعالی عنها سے روایت ہے، فرماتے ہیں کہ حضور اقد سلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: جولوگ تصاویر بناتے ہیں قیامت کے روز ان کوعذاب دیا جائے گا اور ان سے کہا جائے گا کہ جوتم نے بنایا ہے اس کوزندہ کرو۔

٢- عن عبدالله بن مسعود رضى الله عنه
 قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم:
 ان من أشد الناس عذاباً يوم القيامة
 المصورون - (صحيح بخارى و صحيح مسلم)

حضرت عبدالله بن مسعود رضی الله تعالی عنه فرماتے ہیں کہ حضور اقد س صلی الله علیه وسلم نے فرمایا: قیامت کے روز سب سے زیادہ سخت عذاب تصویر بنانے والوں کو دیا جائے گا۔

س قال أبوزرعة: دخلت مع أبى هريرة فى دار مروان فرأى فيها التصاوير فقال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: قال الله عزّوجلّ: ومن أظلم ممن ذهب يخلق خلقاً كخلقى فليخلقوا ذرّة

وليخلقوا حبّة أو ليخلقوا شعيرة ـ

(صحيح بخارى باب نقض الصور، صحيح مسلم ايضاً)

حضرت ابوزرعة فرماتے ہیں کہ میں حضرت ابوہریرة رضی الله تعالی عند کے ساتھ مروان کے گھر میں داخل ہوا، انہوں نے اس گھر میں تصاویر دیکھیں تو

آب نے فرمایا کہ میں نے رسول الله صلی الله علیہ وسلم سے سنا ہے کہ آب نے

ہ پ سے ربی عین سے روں مید کی معتبیر م اسے سام کہ ہوئے۔ فرمایا کہ اللہ تعالی فرماتے ہیں: اس شخص سے زیادہ ظالم کون ہوگا جومیرے

رہایا کہ اللہ عال مرہ سے ہیں ، ان س سے ریادہ عام ون ہوہ بو برے پیدا کرنے دکھائے ہدا کرنے دکھائے

اور دانہ پیدا کر کے دکھائے اور جو پیدا کر کے دکھائے۔

٣- عن أبى طلحة رضى الله عنه يقول: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: لاتدخل الملائكة بيتاً فيه كلب ولا

صورة\_

(صحیح مسلم، کتاب اللباس و الزینة، باب تحریم تصویر صورة الحیوان) حفرت ابوطلحه رضی الله تعالی عند سے روایت ہے، فرماتے ہیں کہ میں نے رسول الله صلی الله علیه وسلم سے سنا، آپ نے فرمایا کی فرشتے اس گھر میں داخل نہیں ہوتے جس میں کتایا تصویر ہو۔

۵- عن أبى هريرة رضى الله عنه قال: قال
 رسول الله صلى الله عليه وسلم لا تدخل
 الملائكة بيتاً فيه تماثيل أو تصاوير -(صحيح مسلم ايضاً)

حضرت ابو ہریرة رضی الله تعالی عنه فرماتے ہیں کہ جضور اقدس صلی الله علیه وسلم فی من الله علیه وسلم فی من میں مجسم یا تصاویر ہوئے۔ ہوں۔ میں مجسم یا تصاویر ہوئے۔ ہوں۔

٢- عن عبد الله بن عبّاس رضى إلله عنهما
 قال: سمعت محمدًا صلى الله عليه وسلم
 يقول: من صوّر صورة فى الدنيا كلّف يوم
 القيامة ان ينفخ الروح وليس ينافخ ـ

(صحيح بخارى، باب من صور صورة الخ)

حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما ہے روایت ہے کہ میں نے محمہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسیل کے محمہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسیلم سے سنا، آپ نے فرمایا کہ جوشخص و نیا میں کوئی تصویر بنائے گا تو قیامت کے روز اس کواس بات کا مکلف کیا جائے گا کہ وہ اس کے اندرروح نہیں ڈال سکے گا۔

٤- قال سعيد بن أبى الحسن: كنت عند ابن عباس اذ جاء ه رجل فقال: يا ابن عباس! انى رجل انما معيشتى من صنعة يدى وانى اصنع هذه التصاوير، فقال ابن عباس: لا احدثك الا ماسمعت من رسول الله صلى الله عليه وسلم، سمعته يقول: من صور صورة فان الله معذبه حتى ينفخ فيها الروح

وليس بنافخ فيها ابدأ ـ فرباالرجل ربوة شديدة واصفر وجهه، فقال: ويحك ان أبيت الا ان تصنع فعليك بهذا الشجر، كل شئى ليس فيه روح ـ

(صحيح بخارى، كتاب البيوع، باب بيع التصوير)

حضرت سعید بن أنی الحن رحمة الله علیه فرمات بین که مین حضرت عبدالله بن عباس رضی الله تعالی عنهما کے یاس تھا،اتنے میں ان کے یاس ایک شخص آیا اور اس نے آ کر کہا کہ اے ابن عباس! میری معیشت کا مدار میرے ہاتھ کی صنعت پر ہے اور میں بیرتصاور بناتا ہوں۔حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما نے فرمایا کہ میں تمہارے سامنے وہ بات بیان کرتا ہوں جو جناب رسول الله صلى الله عليه وسلم سے ميں فے سن سے آ ب كو بي فرمات ہوئے ساہے کہ جس شخص نے کوئی تصویر بنائی تر اللہ تعالی اس کوعذاب دینے والے ہیں یہاں تک کہ وہ اس تصویر میں روح ڈال دے اور وہ محض بھی بھی اس میں روح نہیں ڈال سکے گا، یہن کراس شخص نے ایک کمبی سانس کی اور اس كا چره بيلا ير كيا، حضرت عبدالله بن عباس رضي الله تعالى عنهما في فرمايا: ارے بھائی، اگرتو بنانا ہی جاہتا ہے تو اس درخت کی تصویر بنا اور ہراس چیز کی تصویر بناجس میں روح نہ ہو۔

٨ - عن أبى جحيفة رضى الله عنه قال: إن
 النبى صلى الله عليه وسلم نهىٰ عن ثمن

الدم و ثمن الكلب وكسب البغى ولعن آكل الربا وموكله والواشمة والمستوشمة والمصوّر -

(صحيح بخارى، كتاب اللياس، باب من لعن المصور)

حضرت ابو جحیفہ رضی اللہ تعالی عنہ سے روایت ہے، فرماتے ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے خون کی قیت لینے سے اور کتے کی قیت لینے سے اور برکاری کی کمائی سے منع فرمایا ہے، اور آپ نے سود کھانے والے اور سود کھلانے والے اور ہاتھ میں گودنے والی اور گدوانے والی اور تضویر بنانے والے برلعنت فرمائی ہے۔

9- عن عائشة رضى الله عنها قالت: قدم رسول الله صلى الله عليه وسلم من سفر وقد سترت سهوة لى بقرام فيه تماثيل فلماراه رسول الله صلى الله عليه وسلم هتكة وقال: أشد الناس عذاباً يوم القيامة الذين يضاهئون بخلق إلله، قالت: فقطعناه فجعلناه وسادة او وسادتين-

(صحيح بخارى، باب ماوطئى من التصاوير)

حضرت عائشه رضى الله تعالى عنها فرماتي بين كه حضور اقدس صلى الله عليه وسلم سفر

ہے تشریف لائے، میں نے روشندان پرایک باریک پردہ ڈالدیا تھا جس پر

تصادیر بنی ہوئی تھیں، جب حضور اقد س صلی اللہ علیہ وسلم نے اس پردے کو دیکھا تو آپ علی ہے دن سب سے دیکھا تو آپ علی ہے دن سب سے زیادہ سخت عذاب ان لوگوں کو ہوگا جو اللہ تعالیٰ کے عمل پیدائش کے ساتھ مشابہت اختیار کرتے ہیں۔حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا فرماتی ہیں کہ ہم فروہ پیدہ کا نے دیا اور اس سے ایک یا دو تکیے بنا لئے۔

۱۰ عن عبدالله بن عمر قال: وعد جبريل النبى صلى الله عليه وسلم فراث عليه حتى اشتد على النبى صلى الله عليه وسلم فلقيه فخرج النبى صلى الله عليه وسلم فلقيه فشكااليه ماوجد فقال: إنا لا ندخل بيتاً فيه صورة ولا كلب ـ

(صحيح بخارى، باب لاتدخل الملائكة بيتا فيه صوراة)

حضرت عبدالله بن عمر رضی الله تعالی عنها فرماتے ہیں کہ ایک مرتبہ حضرت جرئیل علیہ السلام نے حضور اقدی صلی الله علیہ وسلم سے وعدہ کرلیا، پس حضرت جرئیل علیہ السلام نے آنے میں تاخیر کردی، حضور اقدی صلی الله علیہ وسلم پریہ بات شاق گزری، آپ صلی الله علیہ وسلم گھرسے باہر نکلے، وہال حضرت جرئیل علیہ السلام سے ملاقات ہوگئ، آپ نے انتظار کی وجہ سے جو

تکلیف ہوئی اس کی شکایت کی تو حضرت جرئیل علیہ السلام نے فرمایا کہ ہم

ایسے گھر میں داخل نہیں ہوتے جس میں تصویر یا کتا ہو۔

اا عن جابر رضى الله عنه قال: نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الصورة فى البيت ونهى أن يصنع ذلك -

حضرت جابر رضی الله تعالی عنه سے روایت ہے: فرماتے ہیں کہ حضور اقدی صلی الله علیه وسلم نے گھر میں تصویر رکھنے سے منع فرمایا ہے اور تصویر بنانے سے منع فرمایا ہے۔

11 عن على رضى الله عنه أنه قال لأبى الهيّاج الأسدى: ألا أبعثك على مَا بعثنى عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم ان لا تدع صورة الا طمستها ولا قبراً مشرفاً إلا

سويته\_

(مسلم: كتاب الجنائز، باب الامر بتسوية القبور ترمذى: كتاب الجنائز حديث نمبر ٣٢١٨) حديث نمبر ٣٢١٨)

حضرت علی رضی اللہ تعالی عند سے روایت ہے کہ آپ نے حضرت ابوالہیاج الاسدی رحمۃ اللہ علیہ سے فرمایا: کیا میں تمہیں ایسے کام کی ترغیب نددول جس کی حضور اقد س صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھے ترغیب دی، وہ یہ کہ کسی تصویر کو نہ چھوڑ وگر ہے کہ تم اس کومٹادواور کوئی بلند قبر نہ چھوڑ وگر ہے کہ تم اس کو برابر کردو۔

١٣ عن عبدالله بن نجي الحضرمي عن

أبيه عن على رضى الله عنهم فى حديث طويل عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه ذكر عن جبريل عليه السلام أنه قال: انها ثلاث لن يلج ملك ما داموا فيها أبداً واحد منها كلب اوجنابة او صورة روح-

أخرجه احمد في مسنده كمافي فتح البارى ١٤ : ٢٤٩، واخرجه أيضاً النسائي و ابن ماجه مختصراً وسنده جيّد كمافي "الفتح الربّاني"

حضرت عبدالله بن تجی الحضر می این والد سے اور وہ حضرت علی رضی الله تعالی عنہ سے اور حضرت علی رضی الله تعالی عنه ایک طویل حدیث میں حضور اقد س صلی الله علیه وسلم سے روایت کرتے ہیں کہ حضرت جرئیل علیه السلام نے فرمایا کہ تین چزیں ایس ہیں کہ جب تک وہ کی جگہ پر ہوں ، فرشتے اس جگه داخل نہیں ہوتے ، ان میں سے ایک کتا ، دوسرے ناپاکی کی حالت والا ، تیسرے جاندار کی تصویر۔

۱۲ عن عائشة رضى الله عنها قالت: لما
 اشتكى النبى صلى الله عليه وسلم ذكر
 بعض نساء ه كنيسة يقال لها مارية وكانت

أم سلمة و ام حبيبة أتتا ارض الحبشة فذكرتا من حسنها وتصاوير فيها فرفع رأسه فقال: اولئك اذامات فيهم الرجل الصالح بنوا على قبره مسجداً ثم صوروافيه تلك الصور، اولئك شرار خلق الله.

(احرجه البخاري و مسلم والنسائي)

حضرت عائشہ رضی اللہ تعالی عنہا ہے روایت ہے، فرماتی ہیں کہ جب حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم بیار ہوئے تو بعض خوا تین نے نصاری کے کنیسہ کا تذکرہ کیا جس کو'' ماری' کہا جاتا تھا، حضرت امسلمہ اور حضرت ام جبیبہ رضی اللہ تعالی عنہما بید ونو ہی جبشہ ہے آئی تھیں، اس لئے ان دونوں نے اس کنیسہ کے حسن اور اس کے اندر جو تصاویر ہیں ان کا ذکر کیا، حضور اقد س سلی اللہ علیہ وسلم نے اپنا سرمہارک اٹھایا اور فرمایا کہ بیدوہ لوگ ہیں کہ جب ان میں کسی نیک آدی کا انتقال ہو جاتا ہے تو اس کی قبر پر مجد بنا و بے ہیں اور پھر اس مجد میں تصاویر بنا دیتے ہیں، یہ لوگ اللہ تعالی کی مخلوق میں بد ترین لوگ اس مجد میں تصاویر بنا دیتے ہیں، یہ لوگ اللہ تعالی کی مخلوق میں بد ترین لوگ ہیں۔

مندرجہ بالا چودہ احادیث مرفوع ہیں، اورسب کی سب علی الاطلاق اس پردلالت کررہی ہیں کہ تصاویر ممنوع ہیں اوراس بارے میں کوئی فرق نہیں ہے کہ وہ تصاویر جسم والی ہوں یا وہ تصاویر کپڑوں پر یا کاغذ وغیرہ پر بنائی گئ ہوں۔

## تصاویر کے بارے میں صحابہ کرام رض اللہ تعالیٰ عنم کے اقوال اور ان کا تعامل

ای طرح صحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ علیم اجمعین اور تابعین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیم اجمعین اور تابعین رحمۃ اللہ تعالیٰ علیم سے بہت سے ایسے آثار وارد ہوئے ہیں جواس بات دلالت کرتے ہیں کہ یہ حضرات بھی تصویر کو مطلقاً حرام قراد سیتے ہیں۔ان آثار میں سے چند آثار مندرجہ ذیل ہیں:

اـ عن عمر رضى الله عنه أنه قال
 للنصارى: انا لا ندخل كنا ئسكم من أجل
 التماثيل التى فيها الصور ـ

(ذكره البخارى تعليقاً في كتاب الصلاة، باب الصلاة في البيعة)

حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ ہے مروی ہے کہ آپ نے نصاری سے فر مایا کہ ہم تمہار ہے عبادت خانوں میں ان مجسموں کی وجہ سے داخل نہیں ہوتے جو کہ حقیقت میں تصاویر ہیں۔

عبدالرزاق نے ان اثر کو اسلم مولی عمر کے طریق سے اس طرح نقل کے کہ:

لمًا قدم عمر الشام صنع له رجل من النصارى طعاماً وكان من عظمائهم وقال:

أحب أن تجيئني وتكرمني فقال له عمر: انا لاندخل كنا ئسكم من أجل الصور التي فيها يعنى التماثيل.

جب حضرت عمر رضی الله تعالی عنه شام میں تشریف لائے تو نصاریٰ کے ایک مخص نے آپ کے لئے کھانا تیار کیا، وہ مخض نصاریٰ کے بڑے لوگوں میں سے تھا، اس فے حضرت عمر رضی اللہ تعالی عندسے کہا کہ میں بیر جا ہتا ہوں کہ آپ میرے یہاں تشریف لائیں اور مجھے عزت بخشیں، حضرت عمر رضی اللہ <u>ا</u> تعالیٰ عنہ ہے اس سے فرمایا کہ ہم تمہارے عبادت خانوں میں ان تصاویر یعنی مجسموں کی وجہ سے داخل نہیں ہوتے جواس میں موجود ہوتی ہیں۔ ٢۔ عن علّى رضى الله عنه أنه بعث أبا الهيّاج الاسدى وقال له: ألا أبعثك على مابعثني عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم ان لا تدع صورة إلَّا طمستها الخ-(بدانز اوراس کا ترجمهاویر نمبر۱۲ میں گزرچکاہے) ٣ ـ عن ابن مسعود رضى الله عنه أنه رأى

(بخاری، کتاب النکاح، باب هل يرجع اذا رأى منكراً)

صورة في البيت فرجع ـ

حضرت عبدالله بن مسعود رضی الله تعالی عندے روایت ہے کہ انہوں نے گھر

میں تصویر دیکھی تو واپس چلے گئے (اور گھر کے اندرداخل نہیں ہوئے)

ہم ۔ عن أبى مسعود الأ نصارى رضى الله
عنه أن رجلاً صنع له طعاماً فدعاه فقال: أفى
البيت صورة؟ قال: نعم! فأبى أن يدخل حتى
كسر الصورة ثم دخل ـ

(سنن بيهقى ٢: ٢٠١٨، كتاب النكاح، باب المدعويري صوراً)

حضرت ابومسعود انصاری رضی اللہ تعالی عنہ سے روایت ہے کہ ایک شخص نے ان کے لئے کھانا تیار کیا اور پھران کو بلایا، انہوں نے بوچھا کہ کیا گھر میں کوئی تصویر ہے؟ داعی نے کہا کہ ہاں! آپ نے اس کے گھر میں داخل ہونے سے انکار کر دیا حتی کہ اس شخص نے وہ تصویر توڑ دی پھر آپ اس کے گھر میں داخل ہوئے۔

۵- عن أبى هريرة رضى الله عنه أنه رأى فرساً من رقاع فى يد جارية فقال: ألا ترى هذا؟ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إنما يعمل هذا من لا خلاق له يوم القيامة ـ (مسند احمد ۲: ۲۸۹)

حضرت ابو ہریرۃ رضی اللہ تعالی عنہ سے روایت ہے کہ انہوں نے ایک بکی کے ہاتھ میں کپڑے کا بنا ہوا ایک گھوڑا دیکھا، آپ نے فرمایا کہ کیا تم اس کو نہیں دیکھتی ہو؟ حضورا قدس صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ ایسی چیز وہی شخص

بناتا ہے جس کا قیامت کے روز کوئی صدیمیں ہے۔ (لیمی الله ۲۔ عن شعبة مولی ابن عباس رضی الله عنهما ان المسور ابن مخرمة دخل علی عبدالله بن عباس یعوده، فرأی علیه ثوب استبرق، فقال: یا ابن عباس! ماهذاالثوب؟ قال ابن عباس! وماهو؟ قال: الاستبرق قال: انماکره ذلك لمن یتكبرفیه قال: ماهذه التصاویر فی الكانون؟ فقال: لا جرم، ألم تركیف أحرقها بالنار؟ فلما خرج قال: انزعوا هذا الثوب عنی واقطعوا رءوس هذه التصاویر التی فی الكانون فقطعها۔

(سنن بيهقى، ٤: ٠ ٢٤، مسند احمد ١: ٣٥٣)

شعبہ مولی ابن عباس رضی اللہ تعالی عنہ ما روایت کرتے ہیں کہ ایک مرتبہ حضرت مسور بن مخرمہ رضی اللہ تعالی عنہ عیادت کے لئے حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالی عنہ عیادت کے لئے حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالی عنہ ما کے پاس تشریف لائے تو دیکھا کہ ان کے او پر موٹا ریشی کپڑا ہے، انہوں نے فرمایا اے ابن عباس! یہ کپڑا کیا ہے؟ حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالی عنہما نے پوچھا کہ کیا ہوا؟ انہوں نے کہا یہ تو ریشی کپڑا ہے، حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالی عنہمانے فرمایا کہ یہ ان لوگوں کے لئے بہننا مکروہ ہے جواس کو پہن کر تکبر کریں۔ پھرانہوں فرمایا کہ آنگیٹھی میں جو بہنا مکروہ ہے جواس کو پہن کر تکبر کریں۔ پھرانہوں فرمایا کہ آنگیٹھی میں جو

تصاویر ہیں، وہ کیسی ہیں؟ حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالی عنہانے فرمایا کہ اس میں کوئی گناہ نہیں، کیا تم نہیں دیکھرہ ہوکدان کوآگ نے کس طرح جلا دیا ہے۔ جب حضرت مسور بن مخر مدرضی اللہ تعالی عنہ والیس تشریف لے گئے تو حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالی عنہمانے فرمایا کہ یہ کپڑا میرے او پرسے ہٹا دواور آنگیٹھی میں جو تصاویر ہیں ان کے سروں کو کاٹ دو۔ پس ان کو کاٹ دیا گیا۔

عن قتادة أن كعباً رضى الله عنه قال: و
 أمًا من آذى الله فالذين يعملون الصور
 فيقال لهم: أحيوا ماخلقتم

(مصنف عبدالرزاق ج ١٠ ص ٠٠٠، حديث نمبر ١٩٣٩٢)

حضرت قادہ سے روایت ہے کہ حضرت کعب رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا کہ جنہوں نے اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا کہ جنہوں نے اللہ تعالیٰ کو تکلیف دی، یہ وہ لوگ ہیں جو تصاویر بناتے ہیں، ان سے کہا جائے گا (قیامت کے دن) کہ جوتم نے بنایا ہے ان کو زندہ کرو۔

م عن قتادة قال: يكره من التماثيل مافيه

١٠٠ عن تعاده عن. يحوره من المعاليين .

(مصنف عبدالرزاق ج ١٠ ص ٥٠٠، حديث نمبر١٩٣٩)

حضرت قنادہ فرماتے ہیں کہ وہ تماثیل مکروہ ہیں جو ذی روح کی ہوں، اگر درخت کی تماثیل ہوں تواس میں کوئی حرج نہیں۔

٩ أخرج ابن سعد في طبقاته أن سعيد بن

المسيّب كان لا يأذن لابنته في اللعب ببنات العاج\_

(طبقات ابن سعد: ج ۵، ص ۱۳۳)

ابن سعد ی طبقات میں فرمایا ہے کہ حضرت سعید بن مستب رحمۃ اللہ تعالی علیہ اپنی کو ہاتھی دانت کی گڑیا ہے کھیلنے کی اجازت نہیں دیتے تھے۔

فقہاء کے مداہب

مندرجہ بالا احادیث اور آثار کی وجہ سے جمہور فقہاء تصاویر بنانے اور تصاویر کی خمص اور تصاویر کھتم اور تصاویر کھتم اور ساید دار ہوں۔ ساید دار ہوں یا غیر محتم ہوں اور ساید دار نہوں۔

چنانچه حدیث نمبر ۴ جو حضرت ابوطلحه رضی الله تعالی عنه سے مروی ہے، مسلم شریف کی حدیث ہے، اس کے تحت علامہ نووی رحمۃ الله علیه اپنی ' شرح مسلم' میں فرماتے ہیں:

قال أصحابنا وغيرهم من العلماء، تصوير صورة الحيوان حرام شديد التحريم وهو من الكبائر، لأنه متوعد عليه بهذا الوعيد الشديدالمذكور في الاحاديث، وسواء صنعه بما يمتهن أوبغيره فصنعته حرام بكل حال لأن فيه مضاهاة لخلق الله تعالىٰ ..... وأما

اتخاذ المصور فيه صورة حيوان فان كان معلقاً على حائط أوثوبا ملبوسا أو عمامة ونحو ذلك ممالايعد ممتهنا فهو حرام، وان كان في بساط يداس ومخدة و وسادة و نحوها مما يمتهن فليس بحرام ، ولا فرق في هذا كله بين ماله ظل و مالا ظل له ـ هذا تلخيص مذهبنا في المسئلة ـ و بمعناه قال جماهير العلماء من الصحابة و التابعين ومن بعدهم وهو مذهب الثوري و مالك وأبي حنيفة وغيرهم.

ہمارے اصحاب اور دوسرے علاء فرماتے ہیں کہ حیوان کی تصویر بنانا انہائی شدید حرام ہے اور یہ گناہ کبیرہ ہے، اس لئے کہ اس ممل پرشدید وعید احادیث میں ندکور ہے، چاہ اس کو کی حقیر چیز پر بنائے یا باعزت چیز پر بنائے، ہر حال میں اس کی صنعت حرام ہے، اس لئے کہ اس عمل میں اللہ تعالیٰ کے ساتھ عمل پیدائش میں مشابہت اختیار کرنا ہے۔ جہاں تک اس چیز کے رکھنے کا تعلق ہے جس پر کمی حیوان کی تصویر بنی ہوئی ہے، تو اگر وہ تصویر کسی ایسی چیز پر بن ہوئی ہے جو ہم پر پہنا ہوا ہے، پر بن ہوئی ہے جو کمی دیوار پر لئی ہوئی ہے، یا وہ کیڑ اسے جو جسم پر پہنا ہوا ہے، یا عمامہ پر ہے، یا اس طرح کی کسی ایسی چیز پر ہے جس کو حقیر نہیں سمجھا جاتا تو یہ کے دروندا ایسی چیز رکھنا حرام ہے، اور اگر وہ تصویر ایسے بچھونے پر بن ہوئی ہے جو روندا ایسی چیز رکھنا حرام ہے، اور اگر وہ تصویر ایسے بچھونے پر بنی ہوئی ہے جو روندا

جاتا ہے، یاکسی چھوٹے یا بڑے ایسے تکیوں پر بنی ہوئی ہے جن کو معمولی سمجھا جاتا ہے تو ان کورکھنا حرام نہیں۔ البتداس لحاظ سے حلت اور حرمت میں کوئی فرق نہیں کہ وہ تصویر سایہ دار ہے یا نہیں۔ اس مسئلہ میں مندرجہ بالا تفصیل ہمارے ندہب کا خلاصہ ہے، جمہور صحابہ کرام اور جمہور تا بعین اور ان کے بعد کے جمہور علاء کا بھی یہی قول ہے۔ امام مالک، امام توری اور امام ابو حنیفہ رحمہم الله وغیر ہم کا بھی یہی مسلک ہے۔

علامہ عینی رحمة الله علیہ نے ' 'عملة القاری' میں اس طرح کا قول القال فرمایا ہے، دیکھئے (ج ۱۰، ص ۲۰۹) ای سے احزاف اور شوافع کا مسلک بھی فلا ہر ہوجاتا ہے اور حتابلہ کا ند ہب بھی یہی ہے، چنانچہ علامہ مرداوی رحمة الله علیہ فرماتے ہیں:

یحرم تصویر مافیه روح ولا یحرم تصویر الشجر و نحوه، والتمثال ممالا یشابه مافیه روح، علی الصحیح من المذهب.... ویحرم تعلیق مافیه صورة حیوان و ستر الجداربه وتصویره علی الصحیح من المذهب. (الانصاف للمرداوی، ج۱، ص۳۷۳)

صحیح ندہب کے مطابق ذی روح کی تصویر بنانا حرام ہے اور درخت وغیرہ کی تصویر بنانا اور ایسا جسمہ بنانا جو کسی ذی روح کے مشابہ ندہو، حرام نہیں۔ اور صحیح مذہب کے مطابق ایسی چیز لائکانا جس پر حیوان کی تصویر بنی ہوئی ہواور اس چیز

ہے دیوار کا بردہ کرنا اور کسی حیوان کی تصویر بنانا حرام ہے۔

علامه ابن قدامه رحمة الله عليه في "المغنى" ميس عن عام كار كاب الله عليه عند "المغنى" ميس عن عند كار كاب الله عليه الله عليه عند الله عليه الله عند الله عند

چونکہ تصویر کے سئلہ میں امام مالک رحمة الله علیه کی مختلف روایات

ہیں، اس وجہ سے علاء مالکیہ کے درمیان اس بارے میں اختلاف پیش آیا ہے، البتہ ندہب مالکیہ کی تمام روایات واقوال کا اس براتفاق ہے کہ وہ مجسّم

تصویر جوسایہ دار ہوحرام ہے، البتہ وہ تصویر جوسایہ دار نہ ہو جیسے کاغذیا

کپڑے پر بنائی ہوئی تصوری اس کی حرمت کے بارے میں اختلاف ہے۔ علامہ اُئی رحمة اللہ علیہ شرح مسلم میں فرماتے ہیں:

واحتلف فى تصوير مالا ظل له فكرهه ابن شهاب فى أى شنى صور من حائط اوثوب أوغيرهما و أجاز ابن القاسم تصويره فى الثياب لقوله فى الحديث الآتى "إلا رقماً

فى ثوب" (شرح المسلم للأبّى: ج۵، ص ۴٩٣)

یعی جوتصور ساید دارنہ ہو، اس کے بارے میں اختلاف ہے، علامہ ابن شہاب رحمۃ الله علیه اس کو کروہ قرار دیتے ہیں چاہے وہ دیوار پر ہویا کیڑے یہ ہو یا کی اور چیز پر ہو، جبکہ علامہ ابن القاسم رحمۃ الله علیه صرف اس تصور کو

جائز قرار دیتے ہیں جو کسی کیڑے پر بنی ہوئی ہو، اس لئے کہ حدیث شریف کراڈان ''لار ق اُ ف شرب '' میں اسی تصور کرا ان سرب کئی م

ك الفاظ "إلا رقماً في ثوب" مين الي تصوير كي اجازت وي كي بــ

ای طرح علامه مواق رحمة الله علیه نے ابن عرفه رحمة الله علیه سے نقل کیا ہے کہ تصویر کی حرمت کا حکم صرف ان تصاویر کے ساتھ ہے جوجم دار موں۔ (دیکھے: الناج والا کلیل:ج، ص، ص،)

علامه دردر رحمة الله عليه فرمات بين:

والحاصل أن تصاوير الحيوانات تحرم اجماعاً ان كانت كاملة لها ظلّ ممّا يطول استمراره، بخلاف ناقص عضولا يعيش به لوكان حيوانا، وبخلاف مالا ظل له كنقش في ورق أوجدار، و فيما لا يطول استمراره (كمالو كانت من نحوقشر بطيخ) خلاف، والصحيح حرمته.

(حاشية الصاوى على الشرح الصغير، ٢:١٠٥)

یعی خلاصہ سے کہ اگر حیوانات کی تصاور کائل ہوں، سامید دار ہوں اور دیریا ہوں اور ایسی خلاصہ سے کہ اگر حیوانات کی تصاویر کائل ہوں اس تصویر کے جوالیے ناتص عضو والی ہو کہ اگر وہ حقیقی حیوان ہوتا تو اس عضو کے ناقص ہونے کی وجہ سے زندہ منہیں رہ سکتا تھا اور بخلاف الی تصویر کے جو سامید دار نہ ہو جیسے کاغذیا دیوار پر کسی حیوان کانقش، البتہ وہ تصویر جو دیریا نہ ہو (جیسے تربوز کے تھلکے سے کسی حیوان کی صورت بنا دی) اس کے بارے میں اختلاف ہے، اور ضحیح قول میا حیوان کی صورت بنا دی) اس کے بارے میں اختلاف ہے، اور ضحیح قول میا ہے کہ ایسی تصویر حرام ہے۔

ندہب مالکیہ کی کتابوں کی طرف مراجعت کرنے سے یہ بات ظاہر ہوتی ہے کہ اکثر فقہاء مالکیہ تصویر کی کراہت کے قائل ہیں اگر چہدہ سایددار نہ ہو،الآبیکہ وہ تصویر ذکت والی جگہ پر بنائی گئی ہو۔ چنانچے علامہ خرشی رحمة الله علیہ فرماتے ہیں:

قال فى التوضيح: التمثال اذاكان لغير حيوان كالشجر جائز وان كان لحيوان فماله ظل ويقيم فهو حرام باجماع، وكذا يحرم وان لم يقم كا لعجين خلافاً لأصبغ وما لأ ظل له ان كان غير ممتهن فهو مكروه وان كان ممتهنا فتركه أولى...
وان كان ممتهنا فتركه أولى...

علامہ خرثی رحمۃ الله علیہ ''توضی ' میں فرماتے ہیں کہ اگر کسی غیر حیوان کا بحسّمہ ہو مثلاً درخت کا تو وہ جائز ہے ، اور اگر حیوان کا بحسّمہ ہوتو اگر وہ بحسّمہ سایہ دار ہواور پائیدار بہوجیے گوندا ہوا آٹا تو بھی خرام ہے ، اور اگر پائیدار نہ ہوجیے گوندا ہوا آٹا تو بھی خرام ہے خلافاً لاصنے ۔ اور اگر وہ ایسا بحسّمہ ہے جوسایہ دار نہیں ہے تو اس صورت میں اگر وہ کسی حقیر اور ذلیل جگہ پر نہ ہوتو محروہ ہے اور اگر کسی ذلیل اور حقیر جگہ پر ہوتو بھی اس کا ترک اولی ہے ۔ علامہ در دیر رحمۃ اللہ علیہ نے اور حقیر جگہ پر ہوتو بھی اس کا ترک اولی ہے ۔ علامہ در دیر رحمۃ اللہ علیہ نے مشرح الکبیر میں بھی اس طرح بیان فرمایا ہے ۔ (دیکھئے: دسوفی، ج ۲ ، ص ۳۳۸ ، الزرقانی علی مختصر خلیل ج ۲ ، ص ۵۳ )

خلاصہ یہ ہے کہ جسم دار تصویر بنانا ائمہ اربعہ کے نزدیک بالا تفاق حرام ہونے کا ہے ، اگر جسم دار نہ ہوتو بھی آئمہ ثلاثہ کے نزدیک ایک قول حرام ہونے کا ہے البتہ اکثر علاء مالکیہ کے نزدیک مختار مذہب میہ ہے کہ ایک تصویر مکروہ ہے، لیکن بعض علاء مالکیہ ایسی تصویر کے جواز کے قائل ہیں۔

جوحضرات فقہاء غیر مجسم تصور کے جواز کے قائل ہیں، وہ حضرت بسر بن سعید کی اس حدیث ہے استدلال کرتے ہیں:

أن بسربن سعيد حدثه أن زيد بن خالد الجهنى حدثه ومع بسر عبيدالله الخولانى، أن أبا طلحة حدثه ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: لا تدخل الملائكة بيتاً فيه صورة، قال بسر: فمرض زيد بن خالد فعدناه فاذا نحن فى بيته بستر فيه تصاوير فقلت لعبيد الله الخولانى، ألم يحدثنا فى التصاوير؟ قال انه قال: إلا رقماً فى ثوب الم التصاوير؟ قال انه قال: إلا رقماً فى ثوب الم تسمعه؟ قلت: لا، قال: بلى قد ذكر ذلك مسلم، كتاب اللباس والزينة)

حضرت بسر بن سعیدٌ بیان کرتے ہیں کہ حضرت زید بن خالد جمی ہیان کرتے ہیں اور حضرت ابوطلحہ رضی اللہ ہیں اور حضرت ابوطلحہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ روایت کرتے ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ

فرشت اس گھر میں داخل نہیں ہوتے جس میں تصویر ہو۔ ' حضرت بسر بن

سعیدٌفرماتے ہیں کہ حضرت زید بن خالد الجھنی رحمۃ اللہ علیہ بیار ہوگئے، ہم
ان کی عیادت کے لئے گئے، ہم جس کرے میں تھاس میں ایک پردہ تھا
جس پر تصاویر بی ہوئی تھیں، میں نے حضرت عبید اللہ خولانی سے کہا کہ کیا
انہوں نے تصاویر کے بارے میں حدیث بیان نہیں کی تھی؟ حضرت عبید اللہ
خولانی رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا کہ انہوں نے یہ بھی تو فرمایا تھا ''اللا رقما فی
فوب'' کیا تم نے یہ الفاظ نہیں سے تھے؟ میں نے کہا کہ نہیں، انہوں نے کہا
کہ کیوں نہیں سنا، انہوں نے یہ الفاظ بیان کئے تھے۔''

تر مذى شريف ميں بيدديث ہے كه:

عنى عبيد الله بن عبدالله بن عتبة أنه دخل على أبى طلحة الأ نصارى يعوده، قال: فوجدت عنده سهل بن حنيف، قال: فدعا أبوطلحة انساناً ينزع نمطاً تحته فقال له سهل: لم تنزعه؟ قال: لأن فيه التصاوير وقد قال فيه النبى صلى الله عليه وسلم ماقد علمت، قال سهل: أولم يقل: "الا ماكان علمت، قال سهل: أولم يقل: "الا ماكان رقماً في ثوب"؟ فقال: بلى ولكنه أطيب لنفسى وترمدى، كتاب اللباس، حديث نمبر 1200)

حضرت عبیدالله بن عبدالله بن عتبه روایت فرماتے بیں که وه حضرت ابوطلحه

انصاری رضی اللہ تعالی عنہ کے پاس عیادت کے لئے گئے، فرماتے ہیں کہ بیل
نے وہاں حضرت مہل بن حنیف کو موجود پایا، فرماتے ہیں کہ اس وقت حضرت
ابوطلحہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے ایک شخص کو بلایا تاکہ وہ ان کے پنچ سے چادر
نکال لے، حضرت مہل رضی اللہ عنہ نے ان سے فرمایا کہ آپ اس کو کیوں
نکال رہے ہیں؟ حضرت ابوطلحہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا کہ اس میں تصاویر
ہیں اور تصاویر کے بارے میں حضور اقدی صلی اللہ علیہ وسلم نے جو کچھ فرمایا
ہیں اور تصاویر کے بارے میں حضور اقدی صلی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا کہ کیا حضور
اقدی صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ ہیں فرمایا ''الا ماکان رقما فی ثوب''؟
حضرت ابوطلحہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا کہ یہ شرور فرمایا ہے لیکن اس کا نکائل
دینا مجھے زیادہ پہندیدہ ہے۔

غیر مجتد تصویر کے جواز کے قاتلین مندرجہ بالا دو احادیث سے
استدلال کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ ان دونوں حدیثوں سے بیٹابت ہوتا
ہے کہ وہ تصویر جو کسی کیٹرے پر بنی ہوئی ہو، وہ حرمت سے مشتنی ہے، لہذا ایسی
تصویر جائز ہے۔

جہور فقہاء ان احادیث کے جواب میں فرماتے ہیں کہ "الرقم نی الثوب" سے مراد وہ تصویر ہے جو کسی درخت یا کسی غیر ذی روح کی تصویر ہو، الثوب" سے مراد وہ حدیث ہے جو حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالی عنہا سے مروی ہے کہ:

دخل علي رسول الله صلى الله عليه وسلم

وقد سترت سهوة لى بقرام فيه تماثيل، فلمّا رآه هتكه وتلوّن وجهه وقال يا عائشة! أشد الناس عذابا عند الله يوم القيامة الذين يضاهون بخلق الله ـ

حضرت عائشہ رضی اللہ تعالی عنہا فر ماتی ہیں کہ ایک مرتبہ حضور اقد س صلی اللہ علیہ وسلم میرے پاس تشریف لائے، میں نے اپنے طاقح کو ایک ایسے پردے سے ڈھانپا ہوا تھا جس پر تصاویر تھیں، جب حضور اقد س صلی اللہ علیہ وسلم نے وہ پردہ دیکھا تو آپ نے اس کو پھاڑ دیا اور آپ کا چہرہ متغیر ہوگیا اور فرمایا: اے عائشہ! قیامت کے دن اللہ تعالی کے پاس سب سے زیادہ سخت عذباب ان لوگوں کو ہوگا جو اللہ تعالی کے پیدا کرنے کے ممل سے مشابہت اختیار کرتے ہیں۔

اس حدیث ہے معلوم ہوا کہ وہ تصویر جو کسی کپڑے پر بنی ہوئی ہو،
جائز ہوتی تو اس پردے پر بنی ہوئی تصویر پرحضور اقد س سلی اللہ علیہ وسلم نکیر نہ
فرماتے جبکہ وہ پردہ کپڑے کا تھا۔ (جہاں تک اس قصہ میں روایات کے
اختلاف کا تعلق ہے، اس کی تحقیق انشاء اللہ اس باب کی اسی حدیث کے تحت
مہائے گی اور وہاں پرہم یہ بیان کریں گے کہ تمام روایات میں ایک ہی واقعہ
نہ کور ہے اور اس حدیث کو متعدد واقعات پرمجول کرنا بہت بعید ہے)

ہارے زمانے کے بعض متجدوین نے یہ دعوی کیا ہے کہ تصویر کی حرمت ابتداء اسلام میں تھی، اس لئے کہ ابتداء ۔ کا زمانہ جا ہلیت اور ۔ ،

یرتی کے زمانے سے قریب تھا اور لوگوں کے دلوں میں تو حید کا عقیدہ راسخ نہیں ہوا تھا، لہذا جب توحید کا عقیدہ ان کے اندر راسخ ہوگیا تو تصویر کی حرمت اٹھالی گئی۔متجد دین کے اس دعویٰ پر قر آن و حدیث میں کوئی دلیل موجودنہیں،اگرتصوبر کی حرمت کاحکم منسوخ ہوجا تا تو حضورا قدس صلی اللہ علیہ وسلم ضراحة اس كالشخ بيان فرمات اورصحابه كرام رضوان التد تعالى عليهم اجمعين کوتصاور سے منع نہ فرماتے۔ اور آپ نے دیکھا کہ فقہاء صحابہ ایسے گھروں میں داخل ہونے سے منع فرماتے تھے جن میں تصاویر ہوتیں، پیسب کچھ حضور اقدى صلى الله عليه وسلم كے جانے كے بعد پيش آيا۔ بياس بات كى دليل قطعي ہے کہ تصویر کی حرمت کا تھم اب بھی باتی ہے اور اس تھم کو کسی چیز نے منسوخ نہیں کیا۔ اور بی مکم کیسے منسوخ موسکتا ہے جبکہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے تصوری حرمت کی علّت یہ بیان فرمائی ہے کہ یہ اللہ تعالی کے پیدا کرنے کے عمل سے مثابہت اختیار کرنا ہے، بیعلت ایس ہے جو کسی زمانے کے ساتھ مخصوص نہیں ہے کہ ایک زمانے میں یائی جائے اور دوسرے زمانے میں نہ

علامه ابن وقت العيدر حمة الله عليه "شرح العمدة" مين فرمات بين ولقد أبعد غاية البعد من قال: إن ذلك محمول على الكراهة وأن التشديد كان في ذلك ذلك الزمان لقرب عهد الناس بعبادة الأوثان، وهذا الزمان حيث انتشر الاسلام

وتمهدت قواعده فلايساويه في هذا التشديد ...... و هذا القول عندنا باطل قطعاً لأنه قد ورد في الأحاديث والأخبار عن أمرالآخرة بعذاب المصورين، وانهم يقال لهم: احيوا ماخلقتم، وهذه علة مخالفة لما قاله هذا القائل ـ وقد صرّح بذلك في قوله عليه السلام: المشبهون بخلق الله، وهذه علة علمة عامّة مستقلة مناسبة ولا تخص زماناً درن زمان، وليس لنا أن نتصرف في النصوص المتظاهرة المتضافرة بمعنى خيالي.

(شرح العمدة، ج ١، ص ١٤٢) كتاب الجنائز، حديث: ١١)

جن لوگوں نے یہ بات کی ہے، انہوں نے انہائی دور کی بات کی اے کہ تصویر کی حرمت کر اہت پر محمول ہے اور یہ تصویر کی حرمت کی شدت اسی زمانے میں تھی (جب اسلام نیا نیا تھا) کیونکہ لوگوں کا وہ زمانہ بتوں کی عبادت سے قریب کا زمانہ تھا، اب اس زمانہ میں چونکہ اسلام پھیل چکا ہے اور اسلام کے قواعد آسان ہو چکے ہیں، اس لئے اس تھم میں ابوہ شکرت باتی نہیں رہی۔ ہمارے نزدیک یہ قول قطعی طور پر باطل ہے، اس لئے کہ احادیث اور اخبار میں تصویر بنانے والوں کو آخرت میں عذاب دیے جانے کی وعید وارد ہوئی میں تصویر بنانے والوں کو آخرت میں عذاب دیے جانے کی وعید وارد ہوئی ہے، اور قیامت کے روز تصویر بنانے والوں سے کہا جائے گا کہ جوتم نے بنایا

ہے اس کو زندہ کرو۔ لہذا یہ علت ان متجد دین کے قول کے بالکل مخالف ہے اور حضور اقدس صلی اندعلیہ وسلم کے اس قول میں اس کی صراحت موجود ہے، وہ یہ کہ "الممشبھون بحلق الله" یعنی یہ تصاویر بنانے والے اللہ تعالی کے بنانے سے مشابہت اختیار کرتے ہیں۔ یہ علت عام ، مستقل اور مناسب ہے، بنانے سے مشابہت اختیار کرتے ہیں۔ یہ علت عام ، مستقل اور مناسب ہے، کسی زمانے کے ساتھ مخصوص نہیں ہے، لہذا ایک خیالی معنی کی وجہ سے الی نصوص میں تصرف کرنا جائز نہیں جو ظاہر ہیں اور جو ایک دوسرے کی تائید محصوص ہیں۔

علامہ احد شاکر رحمۃ اللہ علیہ علامہ ابن دقیق العید رحمۃ اللہ علیہ کی مندرجہ بالاعبارت کے بعدفرماتے ہیں:

هذا ماقاله ابن دقيق العيد منذ أكثر من ٢٤٠ سنة، يرد على قوم تلاعبوا بهذه النصوص في عصره أوقبل عصره، ثم يأتى هؤلاء المفتون المضلون واتباعهم المقلدون الجاهلون او الملحدون الهذامون، يعيدونها جزعة ويلعبون بنصوص الاحاديث كما لعب اولئكم من قبل، ثم كان من اثر هذه الفتاوى الجاهلة ان ملنت بلادنا بمظاهر الوثنية كاملةً فنصبت التماثيل

وملئت بها البلاد تكريماً لذكرى من نسبت اليه و تعظيماً .... وكان من أثرهده الفتاوى الجاهلة ان صنعت الدولة وهي تزعم أنها دولة إسلامية في أمّة اسلامية ماسمته مدرسة الفنون الجميلة أو كلية الفنون الجميلة صنعت معهدأ للفجور الكامل الواضح! ويكفى للدلالة على ذلك ان يدخله الشبان الماجنون من الذكور والاناث إباحيين مختلطين، لايردعهم دين ولا عفاف ولا غيرة، يصورون فيه الفواجر من الغانيات اللائي لا يستحيين ان يقفن عرايا ويجلسن عرايا ويضطجعن عرايا ..... ثم يقولون لنا: هذا فنّ، لعنهم الله ولعن من رضى هذا منهم اوسكت عليه..

(تعلیقات احمد شاکر علی مسند احمد، ج۱۱، ص ۱۵۱، حدیث نمبر ۲۱۱) بعض متجد دین تصویر کے جواز پرقر آن کریم کی اس آیت سے استدلال کرتے ہیں جوحفرت سلیمان علیہ السلام کے قصہ میں نازل ہوئی ہے کہ: یعُمَلُونَ لَهُ مَایَشَاءُ مِنُ مَحَادِیبٌ وَتَمَاثِیُلَ وَجِفَانِ كَالُجَوَابِ وُقُذُورٍ رُّا سِيَاتٍ ـ

وہ جتات ان کے لئے وہ چیزیں بناتے جو ان کو

( بنوانا ) منظور ہوتا، بردی بردی عمارتیں اور مورتیاں اور

لکن (ایسے بوے) جیسے حوض اور (بوی بوی) دیکیں

جوایک ہی جگہ جمی رہیں۔

متجد دین اس آیت سے استدلال کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ بیآیت اس بات

یر ولالت کر رہی ہے کہ جتات حضرت سلیمان علیہ السلام کے لئے مورتیاں بناتے تھے اور اللہ تعالیٰ نے اس بات کو نعمتوں کے بیان کے سیاق میں ذکر

فرمایا ہے، لہذا اس سے پتہ چلا کہ مورتیاں بنا ناحرام نہیں۔

کیکن بیاستدلال دو وجہ سے درست نہیں ، پہلی وجہ بیہ ہے کہ گغت میں

''تمثال'' ہراس تصویر کو کہا جاتا ہے جو کسی دوسری شی کی صورت کے مطابق

بنائی گئی ہو، جبیبا که''لسان العرب'' وغیرہ میں اسکی صراحت موجود ہے۔لہذا بیمکن ہے کہ وہ''تما ثیل'' جوجتات حضرت سلیمان علیہ السلام کے لئے بناتے

تھے وہ غیر ذی روح کی تصاور ہول، چنانچہ علامہ زمختشری رحمۃ الله علیه این

فير" كثاف" مين مندرجه بإلا آيت كتحت فرمات بين:

ويجوز أن يكون غيرصور الحيوان كصور

الأشجار وغيرها لان التمثال كل ماصور

على مثل صورة غيره من حيوان أوغير

حيوان ـ

یعنی بیمکن ہے کہ حضرت سلیمان علیہ السّلام کے لئے جتّات جو تماثیل بناتے سے وہ غیر حیوان مثلاً درخت وغیرہ کی تماثیل ہوں، کیونکہ "تمثال" ہراس تصور کو کہا جاتا ہے جو کسی دوسری چیز کی صورت کے مثل بنائی جائے، چاہے وہ حیوان کی صورت ہویا غیر حیوان کی ہو۔

اس کی تائیداس سے بھی ہوتی ہے کہ توراۃ میں بھی ذی روح کی تصویر کی حرمت وارد ہوئی ہے، حتی کہ وہ محرف شدہ توراۃ جو آج ہمارے پاس ہے، اس میں بھی مہ جو دہے، چنانچہ 'سفر الخروج'' میں ہے۔

لاتصنع لك تمثالاً منحوتاً ولاصورة ماممافي السماء من فوق ومافي الارض من تحت

ومافي الماء من تحت الارض\_

(سفر الخروج، ۲۰:۲)

یعنی آپ کے لئے کوئی تراشیدہ صورت نہ بنائی جائے، نہ کی ایسی چیز کی صورت جواور آسان میں ہے یا جوزمین کے یہے اس میں ہے۔ "سفر التثنیة" میں بیعبارت درج ہے: --

لئلا تفسدوا وتعملوا لأنفسكم تمثالاً منحوتاً صورة مثال ما شبه ذكر أوأنثي، شبه بهيمة مّا ممّا على الأرض، شبه طيرمّا ذي

جناح ممّا يطير في السماء شبه دبيب مّاعلى الأرض، شبه سمك مّا ممّا في الماء من تحت الارض - (سفر التنية، ٣٠ ١٨١)

لین تاکہ تم نہ فساد نہ کرو (اس طرح کہ) تم اپنے لئے الی تراشیدہ تصویر بناؤ جوکسی فدکر یا مؤنث کے مشابہ ہو، یاکسی ایسے چوپائے کے مشابہ ہو جوز مین پر ہے، یاکسی ایسے پرندے کے مشابہ ہو جو پروں والا ہوجس سے وہ آسان پر اڑتا ہو، یاز مین پررینگنے والے کے مشابہ ہو، یا زمین کے ینچے پانی میں تیرنے والی مجھلی کے مشابہ ہو۔

یہ بات مشہور ہے کہ حضرت سلیمان علیہ السلام توراۃ کی پیروی کرتے سے، الہذا یہ بات بہت بعید ہے کہ دہ ایسی تصاویر بنانے کا حکم دیں جس کو تو راۃ فی حرام قرار دیا ہو۔ البذا ظاہر یہ ہے کہ وہ تصاویر جوجنّات حضرت سلیمان علیہ السلام کے لئے بنایا کرتے تھے، وہ غیر ذی روح کی تصاویر ہوتی تھیں علیہ السلام کے لئے بنایا کرتے تھے، وہ غیر ذی روح کی تصاویر ہوتی تھیں جیسے درخت اور پھول اور کا نئات کے قدرتی مناظر وغیرہ کی تصاویر۔

اس آیت سے استدلال درست نہ ہونے کی دوسری وجہ یہ ہے کہ اگر یہ ثابت بھی ہو جائے کہ حضرت سلیمان علیہ السلام نے ذی روح کی تصاویر بنانے کی اجازت دے رکھی تھی، تو بھی اصول یہ ہے کہ سابقہ شرائع کے ذریعہ ایسی چیز کے بارے میں استدلال کرنا شیح نہیں کہ ہماری شریعت میں اس کے معارض تھم موجود ہو۔ اور آپ نے دیکھ لیا ہے کہ حضور اقدس سلی الشعلیہ وسلم نے تصویروں کے بارے میں انتہائی تاکید سے ممانعت فرمائی ہے اور حضور

اقدس صلی الله علیه وسلم کامنع فرمانا ہمارے لئے جحت ہے، الله تعالیٰ کا ارشاد

ہے

لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنْكُمُ شِرْعَةً وَكُمِنُهَاجًا.

(سورة المائدة: آيت ٣٨)

تم میں سے ہرایک کے لئے ہم نے خاص شریعت اور خاص طریقت تجویز کی تھی۔

## عکسی تصاور ( فوٹو) کا حکم

جہاں تک عکی تصاویر کا تعلق ہے جس کو ''فوٹو گرافی تصویر'' کہا جاتا ہے، کیا اس تصویر کا بھی وہی تھم ہے جو ہاتھ ہے بنائی ہوئی تصویر کا تھم ہے یا نہیں؟ اس بارے میں علاء معاصرین کا اختلاف ہے، چنا نچہ مفتی مصر شخ علامہ کیر بخیت رحمۃ اللہ علیہ نے ''المجواب الشافی فی اباحۃ التصویر الفوتو غوافی'' کے نام ہے ایک رسالہ تاکیف فرمایا ہے۔ اس میں انہوں نے یہ فرمایا ہے کہ فوٹو گرافی تصویر در حقیقت جس ظل ہے جو اس صنعت کے ماہرین نے خصوص طریقے سے اس ظل کو محفوظ کرلیا ہے، یہ وہ تصویر نہیں ہے جو شرعاً منہی عنہ ہے ، کیونکہ منہی عنہ کی الی تصویر کو بنانا اور ابجاد کرنا ہے جو اس سے پہلے موجود اور مصنوع نہیں تھی اور وہ تصویر ایسے جا ندار کے مشابہ ہو اس سے پہلے موجود اور مصنوع نہیں تھی اور وہ تصویر ایسے جا ندار کے مشابہ ہو جس کو اللہ تعالی نے پیدا فرمایا ہے، یہ بات اس تصویر میں موجود نہیں جو کیمرہ کے ذریعہ تھی جائے۔

لیکن عرب ممالک کے بہت ہے علاء اور ہندوستان کے تمام علاء یا ان کی بڑی تعداد نے بیفتوی دیا ہے کہ مکسی تصویر اور ہاتھ سے نقش کی ہوئی تصویر کے حکم میں کوئی فرق نہیں ہے، چنانچہ عرب ممالک کے بعض معاصر علاء کی عبارات مندرجہ ذیل ہیں:

شيخ مصطفى الحمامى رحمة الله عليه الني كتاب "النهضة الاصلاحية" مين فرمات بين:

> وانى أحب أن تجزم الجزم كله إن التصوير بآلة التصوير (الفوتوغراف) كا لتصوير باليد تماماً فيحرم على المؤمن تسليطها للتصوير ويحرم عليه تمكين مسلطها لالتقاط صورته بها لأنه بهذا التمكين يعين على فعل محرم غليظ وليس من الصواب في شئى ما ذهب إليه أحد علماء عصرنا هذامن استباحة التصوير بتلك الآلة بحجة أن التصوير ماكان باليد والتصوير بهذه الآلة لا دخل لليد فيه فلايكون حراماً وهذا عندى أشبه بمن يرسل اسدا مفترسا فيقتل من يقتل اويفتح تيارا كهربائيا يعدم كل من

مرّبه اويضع سمّا في طعام فيهلك كل من تناول من ذلك الطعام فاذا وجّه اليه اتهام بالقتل قال: أنا لم أقتل، انماقتل السمّ والكهرباء والاسد ......

(النهضة الاصلاحية، ص٢٦٣ و ٢٦٥)

لینی میں اس بات کو پسند کرتا ہوں کہ اس پر پورایقین رکھا جائے کہ کیمرہ کے وربعہ مینی گئی تصویر مکمل طور بر ہاتھ سے بنائی ہوئی تصویر کی طرح ہے، البذا ایک مؤمن پرتصورے لئے اس آلہ کواستعال کرنا حرام ہے، ایس طرح کسی دوسرے کواپی تصویر کھینچنے پر قدرت دینا کہ وہ مخف کیمرہ کے ذریعہ آپ کی تصور تھینج لے، یہ بھی حرام ہے، اس لئے کہ اس قدرت دیے کے ذریعہ ایک انتہائی شدید حرام فعل پر اس کے ساتھ تعاون کرنا ہے۔ اور ہمارے موجودہ دور کے ایک عالم جواس آلہ کے ذریعہ سینجی ہوئی تصویر کو جائز قرار دیتے ہیں اوردلیل میپش کرتے ہیں کہ تصویروہ ہوتی ہے جو کہ ہاتھ سے بنائی جائے اور جوتصور اس آلے کے ذریعہ بنائی جاتی ہے، اس میں ہاتھ کاکوئی دخل نہیں ہے، لہذا بی تصویر حرام نہیں۔ان عالم کی بیہ بات کسی طرح بھی درست نہیں، میرے نزدیک اس کی مثال الیی ہے جیسے کوئی مخف پھاڑنے والا شیر جھوڑ دے اور وہ شیر جا کر کسی مخض کو قتل کر دے یا کوئی مخض بجلی کا کرنٹ چھوڑ دے کہ جو بھی اس کے اوپر سے گزرے وہ کرنٹ اس کوختم کردے یا کوئی مخض کھانے میں زہر ملادے کہ جو تخص بھی اس کو کھائے تو وہ ہلاک ہو جائے ، اس

کے بعد جب اس محض پرقتل کا الزام عائد ہوتو وہ محض یہ کہے کہ میں نے توقتل نہیں کیا بلکہ زہراور بجلی اور شیر نے قتل کیا ہے۔

شیخ محمد ناصر الدین الاکلبانی رحمة الله علیه اپنی کتاب "آ داب الزفاف" میں فرماتے ہیں۔

> وقريب من هذا تفريق بعضهم بين الرسم باليد وبين التصوير الشمسي يزعم أنه ليس من عمل الانسان! وليس من عمله فيه إلا إمساك الظلّ فقط كذا زعموا المأذلك الجهد الجبار الذي صرفه المخترع لهذه الآلة حتى استطاع أن يصور في لحظة ما لايستطيعه بدونها في ساعات، فليس من عمل الانسان عندهؤلاء! وكذالك توجيه المصور للآلة وتسديدها نحو الهدف المراد تصویره، و قبیل ذلك تركیب مايسمونه بالفلم ثم بعد ذلك تحميضه وغير ذلك ممّالا اعرفه فهذا أيضاً ليس من عمل الانسان عند اوليَّك ايضاً ..... وثمرة التفريق عندهم أنه يجوز تعليق صورة رجل مثلا في

البيت اذا كانت مصورة بالتصوير الشمسي، ولا يجوز ذلك اذا كانت مصورة باليد! أمّا انا فلم أرله مثلاً إلا جمود بعض اهل الظاهر قديماً مثل قول أحدهم في حديث "نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن البول في الماء الراكد" قال: فالنهى عنه هو البول في الماء مباشرة امالو بال في إناء ثم أراقه في الماء فهذا ليس منهيا عنه.

(آداب الزفاف للألباني)

فرمایا کہ بعض لوگوں کا ہاتھوں ہے بنی ہوئی تصویر اور عکسی تصویر کے درمیان فرق کرنا اس کے قریب قریب ہے، ان کا خیال ہے ہے کہ عکسی تصویر انسان کا عمل نہیں ہے، اس میں انسان کا عمل دخل صرف اتنا ہے کہ اس نے صرف سایہ کوروک دیا ہے۔ یہ ان کا خیال ہے ورنہ وہ سخت جدو جہد جوموجد نے اس آلے کے بنانے پر صرف کی ہے، جس کے نتیج میں انسان کو بیہ صلاحیت حاصل ہوگئ کہ وہ ایک لمحہ میں تصویر بنالیتا ہے اور اس آلے کے بغیر گئی گھنٹوں میں بھی بی ایک تصویر نہیں بنا سکتا، اس سب کے باوجود ان حضرات کے نزدیک متوجہ کرنا اور پھرجس چیز کی تصویر کھینچنی منظور ہے اس کی طرف آلے کو درست متوجہ کرنا اور پھرجس چیز کی تصویر کھینچنی منظور ہے اس کی طرف آلے کو درست کم کر کے لگانا اور اس سے پہلے اس آلے کے اندر فلم لگانا اور اس کے علاوہ

دوسرے کام جن سے میں واقف نہیں ، بیسب کام بھی ایسے ہیں کہ ان حضرات کے نزدیک ان میں انسان کے عمل کو خل نہیں۔ ان حضرات کے نزدیک دونوں قتم کی تصاویر میں تفریق کا نتیجہ بیہ نکلے گا کہ کسی انسان کی عکسی تصور کو گھر میں اٹکا نا ان حضرات کے نز دیک جائز ہوگالیکن ہاتھ سے بنی ہوئی تصور کو لئکانا جائز نہیں ہوگا۔ میں نے اس کی کوئی مثال سوائے بعض قدیم خنک اہل ظاہر کے کہیں اور نہیں دیکھی، وہ بعض اہل ظاہر کہتے ہیں کہ یہ جو حدیث شریف میں ہے کہ حضور اقدی صلی الله علیہ وسلم نے تھہرے ہوئے یانی میں پیٹاب کرنے سے منع فرمایا ہے، اس حدیث میں براہ راست یانی میں پیٹاب کرنے ہے ممانعت ہے،لیکن اگر کوئی مخص کسی برتن میں پیٹاب کرے اور پھراس پیشاب کو یانی میں بہاد ہے تو اس کی اس حدیث میں مما نعت نہیں۔ ي محما على الصابوني رحمة الله عليه الين رسالي "وحكم الاسلام في التصوير'' ميں اور''تفسير آيات الاحكام'' ميں فرماتے ہيں۔

إن التصوير الشمسي لايخرج عن كو نه نوعاً من انواع التصوير فما يخرج بالآلة يسمى صورة و الشخص مصوراً فهو وان كان لا يشمله النص الصريح لأنه ليس تصويراً باليد وليس فيه مضاهاة لخلق الله إلا أنه لا يخرج عن كو نه ضرباً من ضروب

التصوير، فينبغى أن يقتصر في الاباحة على حد الضرورة.

(حكم الاسلام في التصوير، ص ١٥)

این عکی تصویر بھی تصادیر کے اقدام میں سے ایک قتم ہونے سے خارج نہیں،
اس وجہ سے آلہ (کیمرہ) کے ذریعہ جوتصویر عینی جاتی ہے اس کو بھی تصویر کہا
جاتا ہے اور تصویر کھینچنے والے کو ''مصور'' کہا جاتا ہے، پس اگر چہ نص صرت کا اس تصویر کو شامل نہیں اکیونکہ یہ ہاتھ سے بنائی ہوئی تصویر نہیں اور اس تصویر میں اللہ تعالی کے عمل پیدائش سے مشابہت اختیار کرتا نہیں ہے لیکن اس کو بھی تصویر کی ایک فتم ہونے سے خارج نہیں کرسکتے، لہذا صرف ضرورت کے دائرے میں اس کی اباحت کو محدود رکھنا چاہئے۔

شیخ ڈاکٹر محمد سعید رمضان البوطی رحمۃ الله علیہ اپنی کتاب 'فقہ السیرة'' میں فرماتے ہیں۔

> والحق أنه لا ينبغي تكلّف أيّ فرق بين أنواع التصوير المختلفة حيطة في الأمر ونظراً لاطلاق لفظ الحديث ـ هذا فيما يتعلق بالتصوير أما الا تخاذ فلافرق بين الفوتو غرافي وغيره ـ (فقه السيرة ص ٣٨٠)

صیح بات یہ ہے کہ حدیث کے الفاظ مطلق ہونے پرنظر کرتے ہوئے اور حکم کو

جامع ہنانے کے لئے تصویر کی مخلف اقسام کے درمیان فرق کا تکلف کرنا مناسب نہیں۔ بیکم تو تصویر سے متعلق ہے، جہاں تک تصویر بنانے کا تعلق ہے تو اس میں کیمرہ کے ذریعہ تصویر بنائے اور اس کے علاوہ کسی اور ذریعہ سے تصویر بنانے میں کوئی فرق نہیں۔

حقیقت یہ ہے کہ تش ونگار کے ذریعہ بنائی ہوئی تصاویر اور عکسی تصاویر کے درمیان جو تفریق ہے، اس کی کوئی مضبوط بنیاد نہیں ہے۔ شریعت کا اصول یہ ہے کہ جو چیز اصلاً حرام اور غیر مشروع ہو، آن لہ کے بدل جانے ہے اس کا حکم نہیں بدلتا، مثلاً شراب حرام ہے، چاہاں کو ہاتھ سے بنایا گیا ہو، چاہے جدید مشینوں کے ذریعہ بنایا گیا ہویا مثلاً قتل کرنا حرام ہے، چاہے کوئی شخص جو کی معاملہ تصویر کا ہے، شریعت چھری سے قتل کرے یا گوئی چلا کرقل کرے۔ یہی معاملہ تصویر کا ہے، شریعت نے تصویر بنانے اور رکھنے کومنع فر مایا ہے، لہذا اس میں کوئی فرق نہیں کہ وہ تصویر مصور کے برش سے بنائی گئی ہویا کیمرہ کے ذریعہ کھینچی گئی ہو۔ واللہ سبحانہ تصویر مصور کے برش سے بنائی گئی ہویا کیمرہ کے ذریعہ کھینچی گئی ہو۔ واللہ سبحانہ اعلم۔

## ضرورت کے وقت تصویر کھجوانا

بہرحال! یہ تو تصور کا اصل تھم تھا جوہم نے اور تفصیل سے عرض کیا۔ جہاں تک کمی ضرورت کے لئے تصور کھجوانے کا تعلق ہے جیسے پاسپورٹ کے لئے یا ویزے کے حصول کے لئے یا شاختی کارڈ کے لئے تصور کھجوانا یا ایسے مواقع پر تصویر کھجوانا جہاں انسان کے چہرے کی شاخت ضروری ہو، ان

ضروریات کے لئے تصویری اجازت دینامزاسب معلوم ہوتا ہے، اس لئے کہ فقہاء رحمہم اللہ تعالی نے بھی ضرورت کے مواقع کو حرمت سے متثنیٰ قرار دیا ہے، چنانچہ امام محدر حمة اللہ علیہ 'سیر کبیر' میں فرماتے ہیں۔

وان تحققت الحاجة له الى استعمال السلاح الذى فيه تمثال فلاباس باستعماله لينى الركى اليه بتهاركواستعال كرنى كى ضرورت پيش آ جائے جس پرتصور بنى ہوئى ہوتو اس كے استعال كرنے ميں كوئى حرج نہيں۔

الم مرهى رحمة الله عليه الى شرح مين اس كے تحت لكھتے مين:

لأن مواضع الضرورة مستثناة من الحرمة كمافى تناول الميتة - (شرح السرحسى ٢٤٨٠٢) كونكه ضرورت كم مواقع حرمت من منثل موت بين جيے ضرورت كے وقت مرده جانور كھانا۔

امام سرحى رحمة الشعليدية بعى فرمات بي-

ان المسلمين پتبايعون بدراهم الأعاجم فيها التماثيل بالتيجان ولا يمنع احدعن المعاملة بذلك - (حواله بالا) بينك مسلمان عجيول ك الي دراجم ك ذرايدخريد

وفروخت کرتے ہیں جن پر تاج پوش بادشاہ کی تصور بنی ہوتی ہے، ان دراہم کے ذریعہ معاملات کرنے سے کوئی بھی منع نہیں کرتا۔

ایک اور مقام پرفر ماتے ہیں:

لاباس بأن يحمل الرجل فى حال الصلاة دراهم العجم وان كان فيها تمثال الملك على سريره و عليه تاجه\_

(شرح السرخسي ٢١٢،١٣)

آ دی کے لئے اہل مجم کے دراہم کے ساتھ نماز پڑھنے میں کوئی حرج نہیں، اگر چداس درہم پر تخت نشین تاج یوش بادشاہ کی تصورینی ہو۔

اوراحادیث صححہ سے یہ بات ثابت ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کو گڑیا سے کھیلنے کی اجازت عطا فرمائی اور فقہاء نے عورت کواس بات کی اجازت دی ہے کہ وہ گواہی کے وقت اپنا چہرہ کھول دے۔

## ئی وی اور وڈیو

جہاں تک ٹی وی اور وڈ یو کا تعلق ہے، اس میں تو کوئی شک نہیں کہ یہ وونوں آلات جن بے شار منکرات مثلاً بے حیائی، فحاشی، عورتوں کا زیب و

زینت کے ساتھ یا نیم برہنہ حالت میں سامنے آنا اور اس کے علاوہ فت و فجور کے دوسرے اسباب پر مشمل ہیں، ان پر نظر کرتے ہوئے ان آلات کا استعال جرام ہے۔لیکن یہ دونوں آلات مندرجہ بالا تمام منکرات سے بالکل خالی ہوں تو کیا ان پر نظر آنے والی تصویر پر تصویر ہونے کا حکم لگا کر یہ کہا جائے گا کہ تصویر ہونے کا حکم لگا کر یہ کہا جائے گا کہ تصویر ہونے کی بنیاد پر ان کود کھنا جرام ہے؟

احقر کواس بارے میں تائل ہے، اس لئے کہ وہ تصویر حرام ہے جواس طرح منقش ہویا اس طرح تراثی گئی ہو کہ وہ تصویر کسی چیزیر ٹابت اور مشتقر موجائے اور کفارعبادت کے لئے اس طرح کی تصاور استعال کیا کرتے تھے، ليكن وه تصوير جس كوقرار اورثبات حاصل نهيس اور وه تصوير جوكسي چيز پرمستقل طور یر منقش نہیں، ایس تصویر تصویر کے بجائے "سائے" سے زیادہ مشاہہ۔ ظاہر ہے کہ ٹی وی اور وڈیویر آنے والی تصاویر سی بھی مرحلے پر دائم اور مستقر نہیں ہوتیں، صرف ' فلم' کی شکل میں موجود رہتی ہیں، کیونکہ جس صورت میں اسکرین پر براہ راست انسائی تصاویر دکھائی جا رہی ہوں اور وہ انسان دوسری طرف کیمرے کے سامنے موجود ہو، اس صورت میں تو اس انسان کی تصورینہ تو کیمرہ میں ثابت رہتی ہے اور نہ ہی اسکرین پر ثابت اور متعقر رہتی ہے، لیکن درحقیقت وہ بجلی کے ذرات ہوتے ہیں جو کیمرہ سے اسکرین کی طرف منتقل ہوتے رہتے ہیں اور پھرای اصلی ترتیب سے اسکرین پر ظاہر ہوتے رہتے ہیں اور پھروہ ذرات زائل اور فنا ہوجاتے ہیں۔اورجس صورت میں تصاویر کو وڈیو کیسٹ میں محفوظ کرلیا جاتا ہے، اس صورت میں بھی اس 144

کیسٹ کے فیتے پرتصور منقش نہیں ہوتی بلکہ وہ بجلی کے ذرات ہوتے ہیں جن میں کوئی تصویر نہیں ہوتی ، البتہ جب وہ ذرّات اسکرین پر ظاہر ہوتے ہیں تو

دوبارہ اپنی اصلی ترتیب سے ظاہر ہونا شروع ہو جاتے ہیں، کیکن اسکرین پر

ان کو ثبات اور استقرار حاصل نہیں ہوتا بلکہ ایک مرتبہ ظاہر ہونے کے بعد فنا ہوجاتے ہیں، لہذا کسی بھی مرحلے پر بیہ ظاہر نہیں ہوتا کہ وہ تصویر کسی چیز پر دائمی طور بر ثابہ تا ہوں منقش ہوگئی ہور سر حال اس تصویر بر ثابہ تا ہوں مستق تصدیر کا

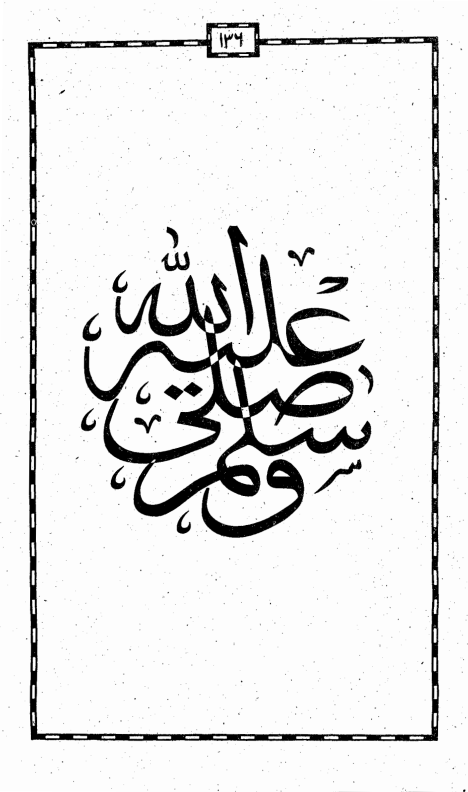
طور پر ثابت ہو کرمنقش ہوگئ ہو، بہر حال اس تصویر پر ثابت اور ستقر تصویر کا کا نامشکل ہے۔ رحم الله امر أ هداني للصّواب في ذلك، والله

سبحانه اعلم.

سرر ربح الاول ۱۳۲۳ ه



حرام اشیاء سے علاج کا حکم شخ الاسلام حضرت مولا نامفتى محمد تقى عثمانى صاحب مظلهم ميمن اسلامك پبلشرز



بِسُمِ اللهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ ط

# حرام اشیاء سے علاج کا تھم

ٱلْحَمَٰدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ. وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِيْنَ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِيْنَ وَالصَّلَوْةِ وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِهِ الْكَرِيْمِ وَالصَّلَامُ عَلَى رَسُولِهِ الْكَرِيْمِ وَالصَّحَابِهِ اَجْمَعِیْنَ ، أَمَّا بَعُدُ!

#### حدبيث عرنيين

عن انس بن مالك رضى الله عنه أن ناساً من عرينة قدموا على رسول الله صلى الله عليه وسلم المدينة فاجتووها فقال لهم رسول الله صلى الله عليه وسلم: ان شئتم ان تخرجوا الى ابل الصدقة فتشربوا من ألبانها وأبو الها ـ

(مسلم، کتاب القسامة، باب حکم المحاربین والمرتدین) حضرت انس بن ما لک رضی الله تعالی عندسے روایت

ہے کہ قبیلہ عرینہ کے پچھلوگ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس مدینہ منورہ میں حاضر ہوئے، وہ لوگ سوزش کی بیاری میں بتلا ہو گئے تو حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سے فرمایا کہ اگرتم چاہوتو مدینہ سے باہر صدقہ کے اونٹوں کے پاس چلے جاؤ اور ان کا دودھاور پیشاب ہو۔

جوحضرات فقہاء حرام اور ناپاک چیزوں سے علاج کو جائز قرار دیتے ہیں، وہ مندرچہ بالا حدیث سے استدلال کرتے ہیں۔ حرام اور ناپاک چیزوں سے علاج کے بارے میں فقہاء کے مذاہب مختلف ہیں۔

### حنابله كاندهب

حصرات حنابلہ حرام چیزوں سے علاج کرنے کو مطلقاً نا جائز قرار دیتے ہیں۔ چنانچے علامہ ابن قدامہ رحمۃ اللّٰدعلیہ فرماتے ہیں:

ولا يجوز التداوى بمحرم ولا بشئى فيه محرم مثل ألبان الأتن ولحم شئى من المحرمات ولا شرب الخمرللتداوى به لماذكرنا من الخبر

(المغنى، كتاب الاطعمة، جااص ٨٣) (والشرح الكبير، جاا ص ١٠٨) حرام چيزول سے علاج جائز نہيں اور نه بى الى چيز ے جس میں حرام چیزشامل ہو جیسے گدھیوں کے دودھ سے اور حرام جانوروں کے گوشت سے علاج کرنا، اور علاج کے لئے شراب پینا بھی جائز نہیں جیسا کہ ہم فی مدیث سے بیان کیا۔

## شوافع کا مذہب اوران کی دلیل

شوافع کے نزدیک ایسے محرمات سے علاج کرنا درست ہے جس میں نشہ نہ ہو، بشرطیکہ وہی چیز اس بیادی کے علاج کے لئے متعین ہو، لہذا نشہ آور چیز سے علاج کرنا ان حضرات کے نزدیک بھی جائز نہیں۔ چنانچہ علامہ نووی رحمۃ اللہ علیہ ''مجموع شرح المہذب '' میں فرماتے ہیں۔

مذهبنا جواز التداوى بجميع النجاسات سوى المسكر..... دليلنا حديث العرنيين وهوفى الصحيحين كماسبق وهو محمول على شربهم الأبوال للتداوى كماهو ظاهر الحديث، وحديث "لم يجعل شفاء كم" محمول على عدم الحاجة اليه بأن يكون هناك مايغنى عنه ويقوم مقامه من الأدوية الطاهرة وقال البيهقى، هذان الحديثان ان صحاحملا على النهى عن التداوى بالمسكر وعلى التداوى بالحرام من غير ضرورة

للجمع بينها وبين حديث العرنيين.

(المجوع شرح المهذب، ج٩، ص٥٢)

یعن ہارا ندہب ہے کہ سوائے نشہ ور چیز کے تمام ناپاک چیز وں سے علاج اکر ہے۔ ہاری دلیل ' حدیث العربین' ہے جو صحیحین میں ندکور ہے، یہ حدیث ان لوگوں کے علاج کے طور پر پیشاب پینے پر محمول ہے جیسا کہ ظاہر حدیث یہی ہے اور حدیث شریف میں یہ جو الفاظ آ کے ہیں کہ ''لمم یجعل شفاء کم فیما حرم علیکم'' یعنی اللہ تعالیٰ نے ان چیز وں میں شفاء نہیں رکھی جوتم پر حرام کی گئ ہیں، یہ حدیث اس صورت پر محمول ہے جب علاج کے لئے اس چیز کی ضرورت نہ ہو بلکہ علاج کیلئے اس کے متبادل کوئی دوسری پاک چیز بھی موجود ہے جو اس حرام چیز سے مستنفی کرنے والی ہے۔ امام بیہی رحمت اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ اگر (ممانعت والی) کید دونوں حدیثیں صحیح ہوں تو ان ممانعت والی کید دونوں حدیثیں صحیح ہوں تو ان ممانعت والی خدیثوں کو '' تداوی بالمسکر'' سے نہی پر محمول کیا جائے گا اور بلا ضرورت تداوی بالحرام والی صورت پر محمول کیا جائے گا اور بلا ضرورت تداوی بالحرام والی صورت پر محمول کیا جائے گا اور بلا ضرورت تداوی بالحرام والی صورت پر محمول کیا جائے گا تا کہ ان احادیث کے ضرورت تداوی بالحرام والی صورت پر محمول کیا جائے گا تا کہ ان احادیث کے ضرورت تداوی بالحرام والی صورت پر محمول کیا جائے گا تا کہ ان احادیث کے ضرورت تداوی بالحرام والی صورت پر محمول کیا جائے گا تا کہ ان احادیث کے ضرورت تداوی بالحرام والی صورت پر محمول کیا جائے گا تا کہ ان احادیث کے خور کیا جائے گا تا کہ ان احادیث کے خور کیا جائے گا تا کہ ان احادیث کے خور کیا جائے گا تا کہ ان احادیث کے خور کیا جائے گا تا کہ ان احادیث کے خور کیا جائے گا تا کہ ان احادیث کے خور کیا جائے گا تا کہ ان احادیث کے خور کیا جائے گا تا کہ ان احادیث کے خور کیا جائے گا تا کہ ان احادیث کے خور کیا جائے گا تا کہ ان احادیث کے خور کیا جائے گا تا کہ ان احادیث کے خور کیا جائے گا تا کہ ان احادیث کے خور کیا جائے گا تا کہ ان احادیث کے خور کیا جائے گا تا کہ ان احادیث کے خور کیا جائے گا تا کہ ان احادیث کے خور کیا جائے گا تا کہ ان احادیث کے خور کیا جائے گا تا کہ ان احادیث کے خور کیا جائے گا تا کہ ان احادیث کیا جائے گا تا کہ ان احادیث کے خور کیا جو کیا کہ کیا جو کیا کیا جو کیا کیا کہ کیا جو کیا کہ کیا کیا کہ کیا کو کیا کہ کیا کیا کہ کیا کیا کہ کیا کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا

مالكيه كاندبب

درمیان اور حدیث عرفین کے درمیان تطبیق ہوسکے

مالکیہ کا ندہب اس مسئلہ میں حنابلہ کی طرح ہے، لہذا ان کے نزدیک تداوی بالمحرم کسی حال میں جائز نہیں۔ چنانچہ امام قرطبی رحمۃ اللہ علیہ سورۃ بقرہ کی آیت نمبر ۲۱۳ کی تقییر میں فرماتے ہیں۔

وان كانت الميتة قائمة بعينها فقد قال

سحنون لا يتداوى بهابحال ولا بخنزير، لأن منها عوضا حلالاً، بخلاف المجاعة وكذلك الخمرلا يتداوى بها-

(تفسير قرطبي، سورة بقرة: ۲۱۳)

اگر مردہ جانور بعینہ موجود ہوتو اس کے بارے میں امام سحنون رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہاس کے ذریعہ کسی حال میں علاج نہیں کیا جائے گا اور نہ ہی خزیر سے علاج کیا جائے گا۔

اسى طرح امام موّاق رحمة الله عليه اپنى كتاب "النّاج والا كليل" ميس فرمات بين:

وأما التداوى بها (أى بالخمر) فمشهور المذهب أنه لا يحوز المذهب أنه لا يحوز استعمالها للضرورة التداوى بها لا يتوز استعمالها للضرورة فالفرق ان التداوى لا يتيقن البرء بها (التاج والإكليل للمواق ج٣ ص٣٣٣) شراب سے علاج كيارے على مشهور قد جب بيب كرنا جائز نہيں تو اس كامتى بيہ بيں كرنا جائز نہيں تو اس كامتى بيہ بيں كرضرورة كے لئے كرنا جائز نہيں تو اس كامتى بيہ بيں كرضرورة كے لئے

استعال کرنا جائز نہیں، فرق یہ ہے کہ اس سے علاج

#### کے نتیج میں صحت حاصل ہو جانا یقینی نہیں ہے۔ .

#### احناف کے مذاہب اور ان کے استدلالات

اس مسئله میں علاء احناف کے اقوال مختف ہیں۔ امام ابو حنیف رحمۃ الله علیه کا مشہور فد جب یہ اللہ علیہ کا مشہور فد جب یہ جائز منہ میں مرحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

وعلى قول أبى حنيفة رحمه الله لا يجوز شربه (يعنى بول مايوكل لحمه) للتداوى وغيره بقوله صلى الله عليه وسلم: ان الله تعالى لم يجعل شفاء كم فيما حرم عليكم وعند محمد رحمه الله يجوز شربه للتداوى وغيره لأنه طاهر عنده وعند أبى يوسف رحمه الله يجوز شربه للتداوى لاغير، عملاً بحديث العرنيين ـ

(الميسوط للسرحسي باب الوضوء والغسل ج ١ ص٥٣)

امام ابوصنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے قول کے مطابق علاج وغیرہ کے لئے ان جانوروں کا بھی پیٹاب پینا جائز نہیں جن کا گوشت کھایا جاتا ہے، کیونکہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کا ارتشاد ہے کہ جو چیزیں تم پرحرام ہیں، اللہ تعالیٰ نے ان کے اندر تمہارے لئے شفاء نہیں رکھی۔ امام محمد رحمۃ اللہ علیہ کے نزویک اعلاج وغیرہ کے لئے ایسے جانوروں کا پیٹاب پینا جائز ہے کیونکہ وہ پاک ہے، اور امام ابو یوسف رحمۃ اللہ علیہ کے نزدیک حدیث عربین پرعمل کرتے ہوئے صرف علاج کے طور پرالیہ جانوروں کا پیشاب بینا جائز ہے، دوسرے مقاصد کے لئے جائز نہیں۔

علامدابن جيم رحمة الله عليه" البحرالرائق" مين فرمات بين:

وقال ابويوسف: يجوز للتداوي لأنه لماورد الحديث به في قصة العرنيين جاز التداوى به وان كان نجسا ..... ووجه قول أبي حنيفة رحمه الله أنه نجس والتداوى بالطاهر المحرم كلبن الأتان لايجوز فماظنك بالنجس، ولأن الحرمة ثابتة فلا يعرض عنها إلا بتيقن الشفاء وتأويل ماروى في قصة العرنيين أنه عليه السلام عرف شفاءهم فيه وحيأ ولم يوجد تيقن شفاء غيرهم لأن المرجع فيه الأطباء وقولهم ليس بحجة قطعية وجاز أن يكون شفاء قوم دون قوم لاختلاف الأمزجة حتى لوتعين الحرام مدفعا للهلاك الآن يحل كالميتة والخمرعنه (البحرالرائق ج ا ص١١٥) الضرورة

لعن امام ابویوسف رحمة الله علیه فرماتے بیں کرحرام سے علاج کرنا

جائز ہے، اس لئے کہ عرفیان کے واقعہ میں جو حدیث وارد ہوئی ہے، اس سے یت چاتا ہے کہ اس کے ذریعہ علاج کرنا جائز ہے اگرچہ وہ نایاک ہو۔ امام ابوحنیفدر حمة الله علیه کے نزدیک عدم جواز کی وجہ بیہ ہے کہ وہ نایا ک ہے، جب الی چیز جو پاک ہواور حرام ہو جیے گرھی کا دودھ، اس سے علاج جائز نہیں تو پھروہ چیز جوحرام ہونے کے ساتھ ساتھ نایاک بھی ہوتو اس کے بارے میں آپ کا کیا خیال ہے؟ دوسرے بیکداس کی حرمت مدیث سے ثابت ہے، البذاج چيز حديث سے ثابت مو،اس سےاس وقت تك انحراف نبيس كيا جائے گا جب تک شفاء یقینی نه مو۔ اور عرفین والے قصر کی میہ تاویل کی جائے گی کہ حضور اقدس صلی الله علیه وسلم کوان کے حق میں شفاء کا بھینی ہونا وی کے ذریعہ معلوم ہوگیا تھا، جبکہ دوسرے لوگول کے حق میں شفاء کا بھینی ہونا معلوم نہیں ہوسکتا، اس لئے کہ شفاء کا بقین اور غیر بقینی کا پند چلانے کا ذریعہ اطباء ہیں اور اس بارے میں ان کا قول جحت قطعیہ نہیں، اور یہ بھی ممکن ہے کہ بچھ لوگوں کو شفاء ہوجائے اور دوسرے لوگوں کوشفاء نہ ہو، کیونکہ مزاجوں کے اندراختلاف یایا جاتا ہے، چنانچہ اگر کسی حرام چیز کے بارے میں متعین طور پر معلوم ہو جائے کہ اس کے ذریعہ مریض کی جان نیج جائے گی تو وہ چیز حلال ہوجائے گی جیے ضرورت کے وقت مردار جانوراور شراب حلال ہو جاتی ہے۔ اکثر مشائخ حنفیہ کا فتوی اوران کے دلائل

لیکن اکثر مشائخ حنفیہ نے حرام سے علاج کرنے کے جواز کا فتوی دیا ہے، بشر طبیکہ ماہر معالج میے بتائے کہ اس مریض کے لئے اس کے علاوہ کوئی اور دوانہیں ہے، چنانچہ علامہ ابن تجیم رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

وقد وقع الاختلاف بين مشايخنا في التداوي بالمحرم، ففي النهاية عن الذخيرة: الا ستشفاء بالحرام يجوز اذاعلم أن فيه شفاء ولم يعلم دواء آخر اه وفی فتاوی قاضيحان معزيا الى نصربن سلام: معنى قول عليه السلام: أن الله لم يجعل شفاء كم فيما حرم عليكم، انما قال ذلك في الأشياء التي لايكون فيها شفاء فأما اذاكان فيها شفاء فلا بأس به، ألا ترى ان العطشان يحل له شرب الحمر للضرورة هـ

(البحرالرائق ج ا ص١١١)

یعن ہمارے مشائ کے درمیان "تداوی بالح م" کے مسلے میں اختلاف واقع ہوا ہے، چنانچہ" نہایہ" میں "ذخیرہ" سے متعلوم ہو کہ اس کے اندرشفاء ہاور جاب دوسری دواء کے بارے میں علم نہ ہو۔ فقاوی قاضی خان میں نصر بن سلام کی طرف یہ قول منسوب ہے کہ حضور اقد س سلی اللہ علیہ وسلم کا بیارشاد:

"أن الله لم يجعل شفاء كم فيما

حرم عليكم"

الله تعالى نے تمہاری شفاءان چیزوں میں نہیں رکھی جو

ريد ين ترين المائية الم

ان اشیاء کے بام ہے میں ہے کہ جن میں شفا فہیں ہے،
لیکن اگر کسی چیز میں شفاء ہے تو اس کے استعال میں
کوئی حرج نہیں، کیا آپ کومعلوم نہیں کہ پیاہے انسان
کے لئے ضرورت کے وقت شراب بینا طلال ہے۔
سے لئے ضرورت کے وقت شراب بینا طلال ہے۔

اوپری تفصیل کا خلاصہ یہ ہے کہ مشائ حفیہ نے مذاوی بالحجرم کے جواز میں امام ابو یوسف رحمۃ التدعلیہ کے قول پرفتوی دیا ہے جبکہ طبیب کواس بیاری کے لئے کوئی دوسری دوا معلوم نہ ہو، البتہ یہ بات مجھے کہیں نہیں ملی کہ امام ابو یوسف رحمۃ اللہ علیہ نے اپنے جواز کے قول میں اس بات کوشرط قرار اور یا ہے کہ طبیب کواس مرض کے لئے دوسری دوا کاعلم نہ ہو یا شرط قرار نہیں دیا؟ امام سرحی اور علامہ این نجیم رحمۃ اللہ علیمیا کی نقل کردہ عبارات سے یہ طاہر ہوتا ہے کہ ان کے نزد یک کسی شرط کے بغیر مطلق بداوی بالحرم جائز ہے الکین مشائ حفید نے ان کے قول کو صرف خاص صورت میں ہی اختیار کیا کہا مشائ حفید نے ان کے قول کو صرف خاص صورت میں ہی اختیار کیا ہے ، وہ یہ کہ طبیب کو جب اس مرض کے لئے کہی دوسری حلال دوا کاعلم نہ

جرام اشیاء سے علاج ناجائز ہونے پر استدلالات مرام اشیاء سے علاج ناجائز ہونے پر استدلالات

جوجهرات نقباء" تداوى بالحرم اكرحرام قرار دية بي، وه مندرج

ويل احادث الله المرال ال المرال المراد الله الما الما الما المراد الله المراد ا

الله عنه قال قال الدرداء رضى الله عنه قال قال قال الله عنه قال قال الله عليه وسلم الله عليه وسلم الله

انزل الداء والدواء وجعل المكل داء دواء ي

المتداووا والاتهداووا بالحرام والمارية

المرداود، كتاب الطب الباب الأدوية المكروهة)

حطرت ابوالدرداء رضى الله تعالى عنه ك روايت ب كه حضور اقدى

صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: الله تعالی نے بیاری اور دوا دونوں نازل فرمائی ہیں اور ہر بیاری کے لئے دوا ہے، لہذا علاج کرواور حرام سے علاج

1- عن عبدالرحمن بن عثمان رضى الله عنه أن طبيباً سئل النبى صلى الله عليه وسلم عن ضفدع يجعلها في دواء فنهاه النبى صلى الله عليه وسلم عن قتلها ـ (ايصاً)

حضرت عبدالرحن بن عثان رضی الله تعالی عنه سے روایت ہے کہ ایک طبیب نے حضورا قدس صلی الله علیہ دسلم سے مینڈک کے بارے میں سوال کیا کہ کیا میں اس کو دواء میں شامل کرسکتا ہوں؟ تو حضور اقدس صلی الله علیہ وسلم

ئے اس کے قل سے منع فرمایا۔

سـ عن أبى هريرة رضى الله عنه قال: نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الدواء الخبيث ـ (ايضاً)

حضرت ابو ہر مرۃ رضی اللہ تعالی عندے روایت ہے کہ حضور اقد س سلی اللہ علیہ وسلم نے نایا ک دوا کے استعال ہے منع فرمایا ہے۔

م أ عن وائل بن حجر رضى الله عنه: ذكر طارق بن سويد اوسويد بن طارق، سأل النبي صلى الله عليه وسلم عن الخمر فنهاه

ثم سأله فنهاه فقال له: يا نبى الله ! انها دواء، قال النبى صلى الله عليه وسلم: لا ولكنها داء ـ

(ايضاً، وابن ماجه في الطب، رقم ٢٥٠٠، والدارمي في الاشربة،٢٠٨١، رقم١٠٢م

حضرت واکل بن حجررضی الله تعالی عنه سے روایت ہے کہ طارق بن سویدیا سوید بیا سوید بی سوید بیا سوید بین طارق نے حضور اقدس صلی الله علیه وسلم سے شراب کے استعال کیا ، آپ نے پھرمنع بارے بیل سوال کیا ، آپ نے پھرمنع فرما دیا ، انہوں نے عرض کیا ، اے اللہ کے نبی صلی الله علیه وسلم! به تو ایک دوا ہے ، حضور اقدس صلی الله علیه وسلم نے فرمایا! نہیں بلکہ بیہ بیاری ہے۔

۵ ـ اخبرنا احمد بن على بن المثنى حدثنا ابوخيثمة حدثنا جرير عن الشيبانى عن حسان بن مخارق قال: قالت أم سلمة: اشتكت ابنة لى فنبذت لها فى كوز فدخل رسول الله صلى الله عليه وسلم و هويغلى فقال: ماهذا؟ فقلت: ان ابنتى اشتكت فنبذت لها هذا، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم عليه وسلم ان الله عليه وسلم ان الله عليه وسلم ان الله عليه وسلم ان الله لم يجعل شفاء كم فى

خرام.

(احرج ابن حبّان فی صحیحه، وراجع: مواردن الظمآن للهیشمی ص۳۳۹، رقم ۳۹۷) حضرت ام سلمة رضی الله تعالی عنها فزماتی بین که میری بینی بیار بهوگی تو میس نے ایک کوزہ میں اس کے لئے نبیذ بنائی، اتنے میں حضور اقد س سلی اللہ علیہ وسلم تشریف لائے اور اس نبیذ میں اُبال آ رہا تھا، حضور اقد س حلی اللہ علیہ وسلم نے پوچھا کہ یہ کیا ہے؟ میں نے کہا کہ میری بیٹی بیار ہوگئ ہے، اس لئے میں نے اس کے لئے نبیذ بنائی ہے۔حضور اقد س سلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے حرام کے اندر تمہارے لئے شفاء نہیں رکھی ہے۔

۲- امام طحاوی رحمة الله علیه نے "شرح معانی الآثار" کے "باب ما یؤ کل لحمه" میں حضرت عبدالله بن مسعود رضی الله تعالی عنه کا یہ قول نقل کیا ہے:
میقول نقل کیا ہے:

ما کان الله لیجعل فی رجس او فیما حرم شفاء لین الله تعالی نے ناپاک اور حرام چیز میں شفاء نہیں رکھی۔

ایک اور روایت حضرت ابو واکل رضی الله تعالیٰ عنه سے مروی ہے ، فر ماتے ہیں س

اشتكى رجل منا فنعت له السكر فأتينا عبد الله فسألناه فقال: ان الله لم يجعل شفاء كم فيما حرم عليكم ـ

یعن ہم میں سے ایک شخص بیار ہوگیا، اس کے لئے بطور علاج نشہ آور چیز بتلائی گئی، تو ہم حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ تعالی عنہ کے پاس آئے اور ان سے اس کے بارے میں پوچھا تو آپ ٹے فرمایا: اللہ تعالی نے تمہاری شفاءان چیزوں میں نہیں رکھی جوتم پرحرام کی ہیں۔امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ نے یہ اثر صحیح بخاری کی ''کتاب الا شربة ، باب شراب الحلواء والعسل'' میں تعلیقاً ذکر فرمایا ہے۔

عن عطاء قال: قالت عائشة رضى الله
 عنها: اللهم لاتشف من استشفى بالحمر (شرح معانى الآثار للطحارى)

حضرت عطاءً روایت کرتے ہیں کہ حضرت عائشہ رضی الله تعالی عنہانے بید دعا فرمائی کہ اے اللہ! اس شخص کو شفاءمت دے جوشراب سے شفاء حاصل کرے۔

تداوی بالحرم کے جواز کے قائل ائمہ کی طرف سے جواب

جو حضرات فقہاء "تداوی بالمحوم" کے جواز کے قائل ہیں، وہ مندرجہ
بالا احادیث کا یہ جواب دیتے ہیں کہ بیاحادیث اور آثار" حالت اختیار" پر
محول ہیں۔ حالت اختیار کا مطلب یہ ہے کہ اس مرض کی دوسری دواء کے
بارے میں علم ہو۔ علامہ عینی رحمۃ الله علیہ نے "عمدۃ القاری" (جاص ۲۹۰)
میں،علامہ انورشاہ کشمیری رحمۃ الله علیہ نے "فیض الباری" (جاص ۳۲۹)
میں،حضرت مولا ناخلیل احمد سہار نپوری رحمۃ الله علیہ نے "بذل المجھو د" (جالا)
ص ۱۹۹) میں اسی جواب کواختیار فرمایا ہے۔
ص ۱۹۹) میں اسی جواب کواختیار فرمایا ہے۔

اورعلامه يضخ محمد يوسف كاندهلوى رحمة الله عليه في الماني الاحبار "ميس

بھی ان احادیث کا یہی جواب دیا ہے۔ علامہ ابن حزم رحمۃ اللہ علیہ کے حوالے سے ساضافہ بھی فرمایا ہے کہ:

جاء اليقين باباحة الميتة والخنزير عند خوف الهلاك من الجوع، فقد جعل تعالى شفاء نامن الجوع المهلك فيما حرّم علينا فى تلك الحال ونقول: نعم ان الشيئى مادام حراماً علينا فلا شفاء لنا فيه فاذا اضطررنا اليه فلم يحرم علينا حينئذ بل هو حلال فهولنا حينئذ شفاء، وهذا ظاهر الخبر ـ

یعن اگر بھوک ہے ہلاک ہوجانے کا خوف ہوتو اس وقت مردار جانوراور خزیر
کا مباح ہونا بقین ہے، اس سے پتہ چلا کہ اللہ تعالیٰ نے ہلاک کرنے والی
بھوک کے وقت الیمی چیز کے اندر ہمارے لئے شفاء رکھی ہے جو اس حالت
میں ہمارے اوپر حرام تھی۔ اور ہم کہتے ہیں کہ ٹھیک ہے جب تک کوئی چیز ہم پر
حرام ہوگی، اس وقت تک اس کے اندر ہمارے لئے شفاء نہیں ہوگی، کین
جب ہم اس کے استعال کی طرف مجبور ہوجا کیں گے تو اس وقت وہ چیز ہم پر
حرام نہیں رہے گی بلکہ وہ حلال ہوجائے گی، الہٰذااس وقت وہ چیز ہمارے لئے

والله سبحانه و تعالى أعلم.

شفاء بن جائے گی، پیربات بالکل واضح ہے۔





جانوروں کے ذرج کے احکام شخ الاسلام حضرت مولا نامفتى محمر تقى عثمانى صاحب مظلهم ضبط وترتيب محدعبداللميمن ميمن اسلامك پبلشرز





بِسُمِ اللهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْم ط

جانوروں کے ذریح کے احکام اورغیرسلم ممالک

سے درآ مدشدہ گوشت کے احکام

الحمدالله رب العالمين والصّلواة والسّلام على رسوله الكريم وعلى آله وأصحابه أجمعين ـ وعلى كل من تبعهم باحسان إلى يوم الدين ـ أمَّا بَعُدُ!

اللہ جل شانہ نے مسلمانوں کے لئے طلال جانوروں کا گوشت کھانا اور ان جانوروں کے دوسرے اجزاء سے نفع اٹھانا حلال فرمایا ہے، لیکن سے چلت مطلق نہیں ہے، بلکہ ان احکام کے تالع ہے جو قرآن و حدیث میں ندکور ہیں، ان احکام کو د کھنے سے میں معلوم ہوتا ہے کہ حیوان بھی در حقیقت انسان ہی کی طرح ہے، جس طرح انسان کے اندرروح،ادراک اور احساس بایا جاتا ہے، اس طرح حیوان کے اندر بھی سے چیزیں پائی جاتی ہیں۔ جس طرح انسان راحت اور تکلیف محسوس کرتا ہے، اسی طرح جانور بھی راحت اور تکلیف محسوس کرتا ہے۔ اس اعتبار ہے تو انسان کے لئے جانور کو ذرج کرنا، اس کو کھانا اور اس سے نفع اٹھانا جائز نہیں ہونا جا ہے۔

کیکن دوسری طرف اللہ تعالیٰ نے انسان کو اشرف المخلوقات بنایا ہے، کا نئات کے لئے مخدوم بنایا ہے، اور دوسری تمام مخلوق کو انسان کے مصالح

اور فائدے کے لئے پیدا فرمایا ہے، قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

هُوَ النَّذِي خَلَقَ لَكُمُ مَافِي الْأَرْضِ جَمِيْعًا (١)

یعنی زمین میں جو پچھ ہے وہ سب اللہ تعالی نے تمہارے لئے بیدا فرمایا ہے۔
البندا اللہ تعالی نے انسان کے لئے حیوان کو ذرئے کر کے کھانا خلاف اصل محض
اپنے فضل سے حلال فرما دیا ہے، لیکن اس جلت کو بعض احکام تعبدی کے
تابع بنا دیا ہے، اب انسان کا ان احکام پڑمل کرنا درحقیقت اس بات کا
اعتراف کرنا ہے کہ حیوان کی جلت اس کے لئے اللہ تعالی کی عظیم نعمت ہے
اور اس کے فضل و کرم کا نتیجہ ہے۔ لہذا انسان اپنے جیسے جاندار سے انتفاع

اور اس کے مار رہا ہا جب ہور اس کو کھا کر لذت حاصل کرنے کا اس وقت تک مستحق نہیں مار کے اس وقت تک مستحق نہیں

موگا جب تک وہ اللہ تعالیٰ کے اس فضل کا اعتراف نہ کرلے ﴿ اور جب تک اس پراللہ تعالیٰ کا شکر اوا نہ کرے ۔ اور جب تک ان احکام کا التزام نہ کرے

جواللدتعالى في حيدان كى روح نكالف كے لئے مشروع فرمائے ہيں۔

(۱) سورة البقرة ، آيت ۲۹،

"شریعت اسلامیہ فرکے خیوان کے بارے میں خاص طریقے اور اصول مقرر کرنے اور اس کے احکام بیان کرنے میں دوسری تمام شریعتوں سے بالکل ممتاز ہے، لہذا "فرکے حیوان" کا معاملہ ایسے معمولی امور میں سے نہیں ہے کہ انسان اپی ضرورت اور مصلحت کے مطابق اپی آسانی کے لئے جس طرح چاہے انجام دے اور وہ کسی اصول اور احکام کا پابند نہ ہو، بلکہ یہ معاملہ ان "امور تعبدیہ" میں سے ہے جن کے بارے میں قرآن و حدیث معاملہ ان "امور تعبدیہ" میں سے ہے جن کے بارے میں قرآن و حدیث میں بیان کردہ احکام کی پابندی کرنا ایک مسلمان کے لئے لازم ہے۔

چنانچہ ''ذرئے حیوان' کے بارے میں مفتی محمد عبدہ اور ان کے شاگردشخ رشید رضا کا جومسلک ہے کہ یہ ''امور عادیہ'' میں سے ہے ''امور تعلیٰ یہ' میں سے نہیں ہے اور انسان کے لئے اس معالمے میں آزادی کے ساتھ ہر قتم کا تصرف کرنا جائز ہے (۱) صرت خطا ہے اور نصوص صریحہ سے متصادم ہے۔ حضور اقد س صلی اللہ علیہ وسلم کا واضح ارشاد ہے:

من صلّى صلاتنا واستقبل قبلتنا وأكل ذبيحتنا فذلك المسلم الذي له ذمّة الله ورسوله.

جوفض جاری طرح نماز ادا کرے اور جارے قبلے کی طرف رخ کرے اور جارا ذبیحہ کھائے، ایسا محص

(۱) ويكفيخ تفييرالمنار

مسلمان ہے جس کے لئے اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کا ذمہ ہے۔

اس سے زیادہ صریح ایک اور روایت ہے جس کے الفاظ یہ ہیں:

أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا: لاإله إلا الله فاذا قالوها وصلوا صلاتنا واستقبلوا قبلتنا و ذبحوا ذبيحتنا فقد حرمت علينا دماؤهم وأموالهم إلا بحقها (1)

حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: مجھے میہ تھے میں اوگوں سے قبال کروں بہاں تک کہ وہ کوگ تک کہ وہ کوگ

یہ کلمہ کہدیں اور ہاری جیسی نماز ادا کریں اور ہمارے قبلے کا استقبال کریں اور ہمارے ظریقے سے

مارے بے ہا اعلیاں مریں اور مارے سریے سے فرن کور آن کا مال فرن اور آن کا مال

مارے اور حرام ہے۔

اس حدیث میں حضور اقدس صلی الله علیه وسلم نے جانور کے ذرائح کو نماز اور استقبال قبلہ کے ساتھ ملاکر بیان فرمایا ہے اور اس کو وشر بعث آسلامیہ' کے استقبال قبلہ کے متاز ہوجا تا

(۱) صحیح بخاری، باب نفنل استقبال القبلة ، حدیث نمبر ۳۹۲،۳۹۱، عن ایس بن مالک رضی الله عند به

ا ہے، اور میدچیز اسلام کی اُن علامات اور شعائر میں سے ہے جس کے ذریعہ میا بد چلا ہے کہ بیخص مسلمان ہے اور جس کی وجہ سے وہ اپنا خون اور نال دوسرے مسلمانوں ہے محفوظ کر لیتا ہے، پھراس بات پر حضور اقدی صلی اللہ علیہ وسلم کی شہادت سے بوی شہادت کس کی ہوئتی ہے کہ مشروع طریقے ے ذراع حوال امور تعبر یہ میں ہے ہے اور دین کے ایسے شعار میں سے ے کہ اس بر عمل کرنے والے کے مسلمان ہونے کی دلیل ہے، چنا تھے اس مديث كي شرح من حافظ ابن حجر رحمة الله عليه "فتح الباري" مي فرمات مين: وفيدان أمور الناس محمولة على الظاهر فمن اظهر شعار الدين اجريت عليه احكام أهله مالم يظهر منه خلاف ذلك (١) اس مدیث سے اس طرف اشارہ ہورہا ہے کہ لوگول كامعالمد ظاہر رجول ب،البداجون دين ك شعاركا اظہار کرے تو جب تک اس سے اس کے خلاف کوئی ا بات مراز و در ال برادين ك ماست والول ك القام بالله المالية بالله المالية الما لبذا اكر احيوان كا وفي عناص احكام سمي تابع تد موتا تو پير مرحيوان كا كما نامسلمان كے لئے جائز موتار عاب جان جانور كوكن أتن يرست في

(۱) فتح البارى، ج ا،ص ١٩٧\_

ذرج کیا ہو، یا بت پرست یا دھر ہے نے ذرج کیا ہو، صرف مسلمان یا کتابی کے ذبیحہ پر جلت موقوف نہ ہوتی اور یہ واضح بات ہے کہ حیوان کے علاوہ غزا کیں جو نبا تات وغیرہ سے بنائی جاتی ہیں،ان کے بار نے میں ''اسلام' نے یہ شرط نہیں لگائی کہ ان کا بنانے والا مسلمان یا کتابی ہو، بلکہ ان غذا دُل کو بنانے والے کے فرہب سے قطع نظر کرتے ہوئے استعال کرنا جائز ہے، اب اگر ''ذرج حیوان'' ان امور عادیہ میں سے ہوتا جن میں کوئی شری پابندی بنیں تو اس صورت میں ذرج کرنے والے کے دین سے قطع نظر کر کے حیوان کا گوشت کھانا جائز ہوتا (حالا نکہ ایسا نہیں ہے) البندایہ اس بات کی دلیل ہے کا گوشت کھانا جائز ہوتا (حالا نکہ ایسا نہیں ہے) البندایہ اس بات کی دلیل ہے کہ ''شریعت اسلامی'' میں حیوانی غذا و اس کو خصوصیت دی گئی ہے اور ان کے استعال کے حلال ہونے کے لئے ضروری ہے کہ وہ کتاب و سقت میں شری وزئے کے بیان کردہ احکام کے موافق ہوں۔

یکی وجہ ہے کہ 'شکار اور ذنی'' کے احکام فقہ اسلامی کے اہم ابواب
میں شار ہوتے ہیں، اور فقہاء نے یہ احکام قرآن کریم اور حدیث نبوی صلی
اللہ علیہ وسلم اور آ ثار صحابہ و تابعین کی روشی میں تفصیل سے بیان فرمائے
ہیں، اور فقہ کی کوئی کتاب ایس نہیں ہے جس میں ''کتاب المصید
و المذبائع '' شامل نہ ہو۔اس مقالے میں ان تمام احکام کوسیٹنا مقصود نہیں
ہے، بلکہ صرف ذن کے بنیادی اصول بیان کرنا اور ان اصولوں کوموجودہ دور
کے حالات پر منطبق کرنا مقصود ہے، چنانچہ اس مقالے کو مندرجہ ذیل
موضوعات پر قسیم کیا گیا ہے:

ا۔ مشری ذخ اوراس کی شرائط م

الف: حیوان کی روح نکالنے کا طریقه۔

ب: \_ فرج ك وقت "دبهم الله" برهنا \_

ج: \_ ذنح كرنے والے كامسلمان يا كتابي مونا۔

٢\_موجوده دورك ندرج خانول مين ذرك كے طريقے۔

س۔ ذریح کرنے والے کے بارے میں معلوم نہ ہونے کی صورت میں جانور کا تھم۔

۴- درآ مدشده گوشت کا تھم۔

الله تعالی صحیح اور درست بات لکھنے کی توفیق عطا فرمائے اور اپنی مرضیات کی طرف رہنمائی عطا فرمائے۔ آمین۔

## ﴿ الله شرى ذبح اوراس كى شرائط

''تذکیہ' اور''ذکا ق'' لغوی اعتبار سے پورا کرنے کے معنی میں آتے ہیں، اسی وجہ سے اگر لفظ''ذکا ء'' عمر اور فہم کے لئے استعال ہوتو اس کے معنی عمر اور سمجھداری میں کامل ہونے کے آتے ہیں۔(۱) اور ذرئ کے شرعی طریقے کو''ذکا ق'' اس لئے کہا جاتا ہے کہ اس میں وہ تمام شرائط پائی جاتی ہیں جن کے نتیج میں جانور کا کھانا حلال ہو جاتا ہے، چنانچے امام قرطبی رحمۃ اللہ علیہ

(١) لسان العرب لا بن منظور، ج ١٦٨م ٢٨٨، لفظ " ذكا"

نے سورة ما كده كى آيت" إلَّا مَا ذَكَّيْتُم "كى تفير ميں فرماياكه:

أى أَدُرَ كُتُمُ ذَكاتِه عَلَى التمام - (١)

بعض علاء نے فرمایا کہ "تذکیہ شرعی " "تذکیة" جمعنی "تطییب"

(خوشبودار بنانا) سے ماخوذ ہے، جیسے الل عرب بولتے ہیں "رائحة ذكية"

بہترین خوشبو، چنانچہ جب حیوان کا خون بہادیا جاتا ہے تواس کی خوشبو جھی عمدہ

ہوجاتی ہے۔

بیرتو اس کے لغوی معنی تھے۔ " تذکیة" کے اصطلاحی معنی امام قرطبی رحمة الله علیہ نے بیر بیان فرمائے ہیں:

أنه عبارة عن إنهار الدم و فرى الاوداج فى المذ بوح، والنحرفى المنحور، والعقرفى غير المقدور عليه مقروناً بنية القصد لِله تعالى و ذكره عليه (٢)

"تذكية" كے اصطلاح معنى بين "خون بهانا" اور اگر وہ جانور ذرج كيا جانے والا ہے تو اس كى ركيس كا ثنا اور تحركيا جانے والا ہے اونٹ) تو اس كونح كرنا اور اگر اس جانوركى ركيس كاشنے يا اس كونح كرنے ير اور اگر اس جانوركى ركيس كاشنے يا اس كونح كرنے ير

<sup>(</sup>۱) تفییر قرطبی، ج۲، ص۵۳،۵۳،

<sup>(</sup>۲) تفیر قرطبی، ج۲، ۱۵۳۵ و ۵۳،

قدرت نہیں ہے تو اس کو اللہ تعالیٰ کے لئے حلال کرنے کی نیت سے اللہ کا نام لے کرزخی کرنا۔

چونکه امام قرطبی رحمة الله علیه کی بیان کی ہوئی "تذکیة" کی اس اصطلاحی تعریف میں بعض شرائط اختلافی بیں ، اس لئے احسن سے که" تذکیة" کی اصطلاحی تعریف بیک جائے:

از هاق روح الحيوان بالطريق المشروع الذي يجعل لحمه حلالاً للمسلم.

ایسے مشروع طریقے سے حیوان کی روح نکالنا جس کے نتیج میں اس کا گوشت مسلمان کے لئے حلال ہو جائے۔

جہاں تک ان شرائط کا تعلق ہے جو نقہاء نے '' ذکاۃ شری'' کے لئے

ہیان فرمائی ہیں، وہ تین عناصر پر مشمل ہیں: ﴿ا﴾روح نکالنے کا سیح طریقہ

﴿٢﴾ ذرئح کرتے وقت اللہ کا نام لینا ﴿٣﴾ ذرئح کرنے والے کے اندر

ذرئح کی اہلیت ہونا (بعنی اس کا مسلمان یا کتابی ہونا) اب ہم ان تینوں

موضوعات پر تفصیل سے کلام کریں گے۔واللہ المستعان ۔

الف يحيوان كى روح نكالنے كا طريقه

حیوان کی روح نکالنے کا وہ طریقہ جوشریعت اسلامیہ کے نزدیک معتبر اور "ذکاۃ شرعی" کی شرائط پورا کرنے کے لئے کافی ہے، یہ جیوان کے

بدلنے سے بدلتا رہتا ہے، البذا اگر جانور کے وحثی ہونے کی واجہ سے اس کو پکڑ

کر ذریح کرنا ممکن نہیں ہے یا جانور مانوں تو ہے لیکن وہ بدک گیا ہے، تو ان

دونوں صورتوں میں کسی بھی آ لہ جارحہ سے اس کو زخی کر کے اس کا خون بہا

دیا جائے بہاں تک کہ وہ مرجائے ، ایسے جانور کے حلال ہونے کے لئے

اس کو ذریح کرنا یا اس کونح کرنا شرط نہیں ہے۔ ذکا ہ کی اس فتم کو ''ذکا ہ

اضطراری'' کہا جاتا ہے۔''ذکا ہ اضطراری'' کے احکام کا بیان ہماری بحث

اصفراری'' کہا جاتا ہے۔''ذکا ہ اضطراری'' کے احکام کا بیان ہماری بحث

اوراگراس جانور کے ذرئے پرانسان کو قدرت حاصل ہے، یا تو اس وجہ ہے کہ وہ مانوس ہے، یا تو اس وجہ ہے کہ وہ مانوس ہے، یا ہے تو ایسے جانوروں کے ذرئ کے وقت اس کی رگیس کاٹ کرخون بہانا واجب ہے۔اس کے دلائل مندرجہ ذیل ہیں:

﴿ ا ﴾ عن رافع بن خدیج رضی الله عنه فی حدیث طویل ان جده سأل رسول الله صلی الله علیه وسلم: أفنذبح بالقصب؟ فقال رسول الله صلی الله علیه وسلم: ما أنهر الله وذكر اسم الله فكل - (۱)

(۱) مي الذبائح والصيد، باب التسمية على الذبيحة، حديث نمبر ۵۲۹۸-

حفرت رافع بن خدت رضی الله عنه سے ایک طویل حدیث میں مروی ہے کہ ان کے دادا نے حضور اقد س صلی الله علیہ وسلم سے سوال کیا کہ یا رسول الله علیہ الله علیہ کیا ہم جانور کو بانس کے چیک سے ذری کر سکتے ہیں؟ حضور اقدس صلی الله علیہ وسلم نے جواب میں ارشاد فرمایا جو چیز خون بہا دے اور اس جانور پر اللہ کا نام لیا گیا ہوتو اس کو کھالو۔

اس حدیث میں حضرت رافع بن خدت کونی اللہ عنہ کے دادا نے ''ذک'' کے بارے میں سوال کیا اور''ذک'' رگیں کاشنے ہی کو کہا جاتا ہے، جیما کہ عطاء نے بخاری پر تعلیق کرتے ہوئے اس کی تفییر بیان فرمائی ہے۔(۱) لہذا سوال و جواب کے مجموعہ سے اس پر دلالت ہو رہی ہے کہ جانور کی اس طرح رگیں کاشنے سے''ذکاۃ شری'' حاصل ہو جاتی ہے جس کے نتیج میں اس کا خون بہہ جائے۔

﴿ ٢﴾ عن ابن عباس و أبى هريرة رضى الله عنهما قالا: نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن شريطة الشيطان وهى التى تذبح فيقطع الجلد ولا تفرى الأوداج تترك

<sup>(</sup>۱) باب النحر و الذبح، باب نمبر ۲۲، من الذبائح والصيد،

حتى تموت (١)

حضرت عبداللہ بن عباس اور حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ لا عنہا فرماتے ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے شیطان کے چیرے سے منع فرمایا ہے ، وہ بید کہ جانور کو اس طرح ذرح کیا جائے کہ اس کی کھال کا ث کر اس کو چھوڑ دیا جائے اور اس کی رگیس نہ کائی حاکیں یہاں تک موہ جانور مرجائے۔

"شريطة" كى تفير ميل علامه ابن اثير رحمة الله عليه فرمات مين:

"الشريطة" الناقة ونحوها التي شرطت أي أثرفي حلقها اثر يسير كشرطة الحجام من غير قطع الاو داج ولا اجراء الدم، وكان هذا من فعل الجاهلية يقطعون شئيا يسيراً من حلقها، فيكون ذلك تذكيتها عندهم، و إنما أضا فها ألى الشيطان كأن الشيطان

(۱) أبوداؤد، كتاب الأضاحى، باب المبالغة فى الذبح، الم ابوداؤد ف اس مديث كى سند پرسكوت فرمايا ہے۔ البته اس كى سند ميں ايك راوى "عمروبن عبرالله الأسوار بيں جن كو"عمروبن برق" كها جاتا ہے لا حافظ ابن جرم ف "المتقريب" ميں ان كے بارے ميں فرمايا كه "صدوق فيه لين"۔ حملهم على ذلك (١)

"شریطنز" یہ ہے کہ کی اونٹ وغیرہ کے حلق میں رگیں کائے اور خون بہائے بغیر تھوڑا سا چیرا لگایا جائے جیسے بینگی لگانے والا چیرا لگاتا ہے، اور یفعل زمانہ جاہلیت میں ہوتا تھا کہ جانور کے حلق کو تھوڑا سا کاٹ کر چھوڑ دیتے تھے اور یہی ان کے نزدیک "تذکیہ" ہوتا تھا۔حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے اس عمل کو شیطان کی طرف اس لئے منسوب فرمایا کہ شیطان نے ہی ان کو اس عمل پر اکسایا تھا۔

وسل عن عدى بن حاتم الطائى رضى الله عنه قال: قلت: پا رسول الله على أن أحدنا أصاب صيدًا وليس معه سكين أيذبح بالمروة وشقة العصا بفقال: أمرر الدم بماشئت واذكر اسم الله عزّوجل - (٢) مضرت عدى بن عاتم رضى الله عنه عدى بن عاتم رضى الله عنه عدى وى عنه فرمات بين كه بين كه بين خضور اقدى صلى الله عليه وسلم فرمات بين كه بين كه

<sup>(</sup>۱) جامع الاصول لابن الاثير، جسم، ص ٨٨، مديث نمبر ٢٥٧-

<sup>(</sup>٢) أبوداؤد، باب الذبيحة بالمروة، وسكت عليه هو والمنذرى\_

سے سوال کیا کہ یا رسول اللہ علیہ اگر ہم میں سے کوئی شخص شکار کا جانور پکڑے اور اس کے پاس جھری نہ ہوتو کیاوہ اس جانور کو کانچ اور لکڑی کے جھری نہ ہوتو کیاوہ اس جانور کو کانچ اور لکڑی کے جھلے سے ذرح کرسکتا ہے؟ جھور اقدس سلی اللہ علیہ وسلم نے جواب میں ارشاد فرمایا: کہ جس چیز سے جا ہو خون بہا دو اور خون بہاتے وقت اس پر اللہ کا نام لو۔

امام نسائی رحمة الله علیه نے بھی اس حدیث کو ذکر فرمایا ہے، اس کے الفاظ بیہ ہیں: ہیں:

افى أرسل كلبى فآخذ الصيد فلا أجد ما أذكيه به فأذبحه بالمروة وبالعصا قال: أنهر الدم بما شئت وا ذكر اسم الله عزّوجلّ (١)

حضرت عدى رضى الله عند فى مايا كديس شكاركر فى كاركر فيتا مول، ليكن مجھے كوئى چيز نہيں ملتى جس سے

(۱) سئن نسائی، کتاب الاصاحی، باب اباحة الذبح بالمعود، ج 2، ص ۲۲۵، مدیث نمبر ۱۳۸۱ اس مدیث کی سندیل ایک راوی "مری بن قطری الکوفی" بین جن کو ابن حبان نے ثقات میں شارکیا ہے۔ اور حافظ ذہی ان کے بارے میں فرماتے ہیں "لا یعرف" تہذیب التہذیب، ج ۱۰، ص کھ ۹۔

اس شکار کو ذیح کرول تو میں اس کو کا کچ یا لکڑی سے ذیح کر دیتا ہوں۔حضور اقدس صلی الله علیه وسلم نے فرمایا: جس چیز سے چاہوخون بہادو اور اس کو ذیک کرتے وقت اللہ کا نام لو۔

﴿ ٣﴾ عن عبدالله بن عباس رضى الله عنهما أنه قال: مافرى الأوداج فكله ـ (١)

حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما فرماتے ہیں کہ جس جانور کی رگیس کاٹ دی جائیں اس کو کھالو۔

مندرجہ بالا احادیث اور اس جیسی دوسری احادیث کی بنیاد پرفقہاء نے '' ذنک شرع'' کے لئے یہ شرط لگائی ہے کہ اس ذنح میں رگیں کاٹ دی جا کیں۔ "أو داج وَ دَج" بفتحتین کی جمع ہے اور یہ ایک رگ کا نام ہے جو گردن میں ہوتی ہے، دراصل یہ دورگیں ہوتی ہیں، چنانچہ علامہ ابن منظور ابن سیدہ نے قال کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

الودجان عرقان متصلان من الرأس الى السخر والجمع "اوداج" (٢)
"دوجان" بيردورگيل لمي موكي موتي بيل اورسر سے

(۱) مؤطا امام ما لك، كتاب الذبائح، باب ما يجوز من الذكاة في حال الضرورة، ج٧،

(٢) لمان العرب: ج٢،٩ ٢٩٥، تحت المادة -

پیمیرے تک جاتی ہیںاوروَدَج کی جمع أوداج آتی

لكين بعض فقهاء نے لفظ '' وَ دَج '' كے استعال ميں توسع اختيار كرتے ہوئے

" خطقوم" اور "مری" کو بھی اس کے اندر داخل کر دیا ہے۔ " خطقوم" سائس کی نالی کو کہا جاتا ہے۔ چنانچ علامہ کا سانی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

ثم الأوداج أربعة: الحلقومو المرئ والعرقان اللذان بينهما الحلقوم

والمرئ( ا)

اوداج چارگیں ہیں، ایک حلقوم، ایک مری، اور دو وہ رگیں ہیں جن کے درمیان میں حلقوم اور مری ہوتی ہیں۔

اس میں تو کمی فقیہ کا اختلاف نہیں کہ'' ذرج شرعی'' کا اکمل طریقہ یہ ہے کہ یہ چاروں رگیں کاٹ دی جا کیں چاروں رگیں کاٹ دی جا کیں اور بعض رگیں کاٹ دی جا کیں اور بعض رگیں جھوڑ دی جا کیں تو اس جانور کے حلال ہونے میں فتہاء کا

اختلاف ہے۔

(۱) بدائع الصنائع:ج ۵،ص ۲۱،

(٢) المغنى لابن قدامة ،ج١١،ص ٢٥، دارالكتب العلمية ، بيروت،

امام شافعی رحمة الله علیه فرماتے ہیں کہ حلقوم اور مری کا کا ثنا واجب ہے اور ذکاۃ شری کے لئے ان دورگوں کا کاٹ دینا کافی ہے، اگر چہ ورجین میں سے کوئی ایک رگ بھی نہ کئے۔(۱)

امام ما لک رحمة الله عليه سے اس بارے ميں روايات مختلف ہيں، البسته الله کی کتابوں سے ان کا رائح قول بيه معلوم ہوتا ہے کہ ان کے نزد يك حلقوم اور دوجين كوكا ثنا واجب نہيں۔(٢)

ای طرح امام احمد بن حنبل زحمة الله علیه سے اس بارے میں روایات مختلف ہیں، چنانچہ ان کی ایک روایت تو امام شافعی رحمة الله علیه کے قول کے موافق ہے اور ان کی دوسری روایت رہے کہ ودجین کو حلقوم اور مرک دونوں کے ساتھ کا شا واجب ہے، اس طرح ان کے نزدیک چاروں رگوں کو کا شا شرط ہے۔ (۳)

امام ابوحنیفه رحمة الله علیه فرماتے بین که اگرکوئی سی تین رکیس کاف دی جائیں اور ایک رگ جھوڑ دی جائے تب بھی جانور حلال ہو جائے گا۔ البت امام ابو یوسف رحمة الله علیه فرماتے بین که جب تک حلقوم، مرک اور و دجین بین سے ایک رگ نه کاف دی جائے اس وقت تک جانور حلال نہیں ہوگا۔

- (۱) خ البارى، ج ٩،٥ ١٣٠، الأم، ج ٢،٥ ١٥٩،
  - (٢) الذخيرة للقرافي، ج٣،٩٣٣،
    - (۳) المغنی لابن قدامة ، ج ۱۱،ص ۴۵، ۴۵،

اور امام محمر رحمة الله عليه فرمات بين كه جب تك چارون رگون كا اكثر حصّد نه كاث ديا جائے اس وقت تك جانور حلال نبيس موگا۔ (۱)

بہرحال! فقہاء کے درمیان مندرجہ بالا اختلاف کے باوجودتمام فقہاء

کا اس پر اتفاق ہے کہ'' ذکاۃ اختیاری'' کامحل حلق اور نرخرہ ہے، جانور کے

طال ہونے کے لئے ان چار رگوں میں سے ایک سے زیادہ رگوں کا کثنا

ضروری ہے۔ اور جن فقہاء نے بیشرط لگائی ہے کہ ودجین میں سے کم از کم ایک کا کٹنا ضروری ہے، ان کا قول رائح ہے، اس لئے کہ کامل طور پرخون کا

اید و ساسرورن ہے، ان و و ن دان ہے، ان عدہ ن ور پر ون و ا بہاناای ونت محقق ہوسکتا ہے جب خون کی رگ کو کاٹ دیا جائے ، چنانچدامام تنبذ

قرافی رحمة الله عليه فرمات بين:

ويؤكده قوله عليه السلام: ماأنهر الدم وذكر اسم الله فكل-(٢)

اس قول کی تائید حضور اقدس صلی الله علیه وسلم کے اس قول سے بھی ہوتی ہے جس میں آپ نے فرمایا کہ جو چیز خون بہا دے اوراس پر اللہ کا نام لیا جائے تو اس

جانوركو كهالو

اورخون کا بہانا خون کی رگیس کا شخے سے حاصل ہوتا ہے، اور"انہار"

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع، ج۵ م اس-

<sup>(</sup>r) الذخيرة للقرافي، جميم ١٣٣٠-

کے اصل معنی ''وسعت' اور' آگنجائش' کے ہیں،''نبر' کو بھی''نبر' اس لئے کہا جاتا ہے کہ اس میں پانی کے لئے گنجائش ہوتی ہے اور دن کو''نہار'' اس لئے کہا جاتا ہے کہ دن میں روشنی بہت وسیع ہوتی ہے۔

امام ابوصنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے قول کی توجیہ یہ ہے کہ چار رگوں میں سے تین رگوں کا کٹنا تمام رگوں کے کٹنے کے قائم مقام ہوجا تا ہے، کیونکہ جن مسائل میں توسع ہے ان میں شریعت کا اصول ''للاکٹر حکم الکل" جاری ہوتا ہے، اور''ذکاۃ شرگ' ان چیزوں میں ہے جس میں توسع پایا جاتا ہے، اس لئے کہ فقہاء کے درمیان کیفیت ذکاۃ کے بارے میں تو اختلاف ہے، لیکن اس میں اختلاف ہے کہ بحض رگوں کا کٹ جانا ''ذکاۃ شرگ' کے لئے کافی ہے۔ لہذا اس مسلے میں ''اکثر' ''کل' کے قائم مقام ہو جائے گا۔(۱)

## آلةذنح

اس بارے میں فقہاء کا اتفاق ہے کہ''ذکاۃ شری'' کے لئے آلہ ذنگ دھار دار ہونا واجب ہے کہ وہ آلہ اپنی دھار کی وجہ سے جانور کو کاٹ دے یا پھاڑ دے، البتہ چھری یا چاقو ہونا کوئی ضروری نہیں، بلکہ ہر اس چیز سے ذنح کرنا جائز ہے جو دھار دار ہو، چاہے وہ لوے کی خود کے بنی ہوئی ہو یا پھر کی ہو یا الکڑی کی ہو ، اس کی دلیل وہ چاہے وہ لوے کی بی ہوئی ہو یا پھر کی ہو یا لکڑی کی ہو ، اس کی دلیل وہ

(١) بدائع الصنائع، ج٥،٥ ٢٠٠٠

حدیث ہے جوسیحین وغیرہ نے بیان فرمائی ہے:

عن رافع بن حديج رضى الله عنه قلت: يا رسول الله عنه عنا إنا ملا قوا العدوغدًا وليس معنا مرى، أفنذبح با لقصب قال: ما أنهر الدم وذكراسم الله عليه فكلوه، ليس السن والظفر - (1)

حضرت رافع بن خدی رضی الله عند سے روایت ہے،
وہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضور اقدس صلی الله علیہ
وسلم سے بوچھا کہ یا رسول الله علیہ اور ہمارے ساتھ
وشمن سے مقابلہ کرنے والے ہیں اور ہمارے ساتھ
کوئی چھری نہیں ہے، تو کیا ہم بانس سے جانور ذری کے
کرلیں؟ حضور اقدس صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد
فرمایا: جو چیز خون بہا دے اور اس پر الله کا نام لیا
جائے، اس کو کھاؤ، بشرطیکہ وانت اور ناخن سے ذری خاکہ ہو۔
نہ کیا گیا ہو۔

پیچے حضرت عدی بن حاتم الطافی رضی الله عند کی روایت گزری ہے کہ انہوں نے حضور اقدس صلی الله علیہ وسلم سے کانچ اور لکڑی کے حصلے سے

<sup>(</sup>١) وتيكي جامع الاصول لابن الامير،ج ١٨،ص ١٨٩،

ذرج كرنے كے بارے ميں سوال كيا تو حضور اقدس صلى الله عليه وسلم نے اس کے جواب میں فرمایا: جس چیز سے جاہوخون بہادو۔لیکن تمام احادیث اس بات پر شفق میں کدایے آ لے سے قطع اور خرق ضروری ہے جوخون بہا دے، اوراس آ لے کے دھار دار ہونے کے وجوب پرتمام فقہاء متو بوعین کا اجماع ہے۔البتہ دانت اور ناخن کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے، اممہ حجازیین فرماتے ہیں کدان دونوں ہے کی حال میں بھی ذرج کرنا جائز نہیں، جاہے وہ جم سے لگے ہوئے ہوں یا علیحدہ ہوں، اس لئے کدان کے بارے میں حضرت رافع بن خدج رضى الله عنه كي مندرجه بالا حديث عموميت ير ولالت كر رہی ہے اور اس میں حضور اقدس صلی الله علیه وسلم نے آلات ذرج میں سے دانت اور ناخن کومنتنی فرما دیا ہے۔البتہ امام ابوحنیفہ رحمۃ اللہ علیہ نے حدیث بالا کواس دانت اور ناخن پرمحول فرمایا ہے جوجسم کے ساتھ متصل ہو، اس کئے کہ اس صورت میں اس جانور کی موت گلا گھونٹنے کی وجہ سے واقع ہوگ۔ کیکن وہ دانت اور ناخن جوجیم ہے متصل نہ ہوں، بلکہ کئے ہوئے ہوں تو اس صورت میں امام ابو حنیفہ رحمة الله علیہ کے نزدیک ان سے ذکاۃ شرعی مع الكرامة حاصل موجائے گی۔(۱)

## جانور کی رگیں کائے بغیرروح نکالنا

اییا جانورجس پرانسان کو ذرج کرنے کی قدرت حاصل ہے، اگراس

<sup>(</sup>۱) ویکھتے: روالحتار، ج۵،ص ۲۰۸،

کی رکیس کافے بغیر روح نکال دی جائے تو اس سے '' ذکاۃ شرع'' حاصل نہیں ہوگی اور وہ جانور حلال نہیں ہوگا؛ اس پر تمام فقہاء کا اتفاق ہے۔ قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

> حُرِّمَتُ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالدَّمُ وَلَحُمُ الْجِنْزِيُرِ وَمَآ أُحِلَّ لِغَيْرِ اللهِ بِهِ وَالْمُنْخَنِقَةُ وَالْمَوْقُودَةُ وَالْمُتَرَدِّ يَةُ وَالنَّطِيُحَةُ وَمَآ أَكَلَ السَّبُعُ إِلَّا مَاذَكَتَّيْتُمُ - (1)

حرام کیا گیا ہے تم پر مردار، خون، خزیر کا گوشت، اور جس کا جس جانور کو غیر اللہ کے نام پر ذرج کیا گیا ہو، جس کا گلا گھوٹنا گیا ہو، جس کو غیر دھار دار بھاری آلے ہے مارا گیا ہو، جو اوپر سے گر کر مر گیا ہو اور جو جانور دوسرے جانور کے سینگ مارنے کی وجہ سے ہلاک ہوگیا ہو، اور جس جانور کو درندے نے کھایا ہو، البتہ وہ جانور جس کو تر کرو۔

اس آیت کی تفیریس علامداین کثررهمة الله علیه فرماتے میں که:

"منخنقة" وه جانور ہے جس كى موت كلا گفنے كى وجہ سے واقع ہو جائے، چاہے تصدأ اس كا گلا گھونٹا جائے يا اتفا قاليا ہو جائے، مثلاً كوئى جانور اپنى رتى كے اندر الجمے جائے، جس كے نتيج بين اس كى موت واقع ہو جائے۔

(۱) سورهُ المائدة ، آيت ٣-

ایسے جانور کو کھانا حرام ہے۔

"موقوزة" وہ جانور ہے جس کو غیر دھار دار بھاری چیز سے مارا جائے، یہاں تک کہ وہ مرجائے۔ جیہا کہ حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ اور دوسرے حضرات نے اس کی تفییر میں بیان فر مایا کریے وہ جانور ہے جس کولکڑی سے مارا جائے یہاں تک کہ اس کو کوٹ دیا جائے اور اس کے خیتے میں اس کی موت واقع ہو جائے۔ حضرت قادہ رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ جابور کولکڑیوں سے مارا کرتے تھے ، یہاں تک کہ جب وہ جانور مرجاتا تو اس کو کھالیت۔

صحیح میں حضرت عدی بن حاتم رضی الله عنه سے مروی ہے وہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضور اقدس صلی الله علیہ وسلم سے سوال کیا کہ یا رسول الله ا میں ''معراض'' (۱) کو شکار کی طرف کھینکتا ہوں اور شکار حاصل کر لیتا ہوں۔

(۱) "معراض" بكسر المديم، وه تير جو بغير پر اور نصل كے بوء جو چو الى يلى چانا كے اور چو الى يلى جانا كے اور چو الى يلى جانا كا جانان العرب"، لا بن منظور، ج ٩، ص ٢٨، تاج العروس، ج ٥، ص ٥، پر "معراض" كے بارك بارك بين لكھا ہے كہ يہ دولكر يوں سے بنتا ہے جس كے دونوں كنارے باريك بوت جي اور درميان سے مونا ہوتا ہے جيے رو فى دھنے كى ككرى ہوتى ہے۔ جب شكارى اس كو كھينكتا ہے تو سيدھا جاتا ہے، البتہ جانور كو چو دائى كی طرف سے لگتا ہے، كنارے ہنيں لگتا ليكن اگر جانور قريب ہوتو چر" كھل" كى طرف سے لگتا ہے، كنارے ہنيں لگتا ليكن اگر جانور قريب ہوتو چر" كھل" كى طرف سے لگتا ہے، كنارے ہنيں لگتا ہے حضرت عدى بن جاتم رضى الله عنہ كى حديث على اى كے بارے بيں سوال ہے۔

حضور اقدس صلی الله علیه وسلم نے فرمایا که جب تم "معراض" سے شکار کرو اور وہ معراض اس جانور کو چیر دے تو اس جانو کو کھالو۔ اور اگر وہ"معراض" اس جانور کو چوڑائی میں گئے تو وہ جانور" وقید" (کوٹا ہوا) ہے، لہذا اس کو مت کھاؤ۔(ا)

النذا اس حدیث میں دونوں جانوروں کے درمیان تفریق کر دی کہ جس جانور کو تیرکا دھار دار حقد گئے، اس جانور کو حلال قرار دیا اور جس جانور کو تیر چوڑائی میں گئے اس کو''وقیڈ'' کہہ کرحرام قرار دیدیا۔اور بیرمسکلہ فقہاء کے درمیان منفق علیہ ہے۔

"متردیة" اس جانوکوکہا جاتا ہے جو کسی او کچی جگہ ہے گرنے کے نتیجے
میں ہلاک ہوجائے، ایسا جانور بھی حلال نہیں ہے۔ حضرت علی بن الی طلحہ رحمة
اللہ علیہ حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت فرماتے ہیں کہ
"متردیة" وہ جانور ہے جو پہاڑ ہے گر کر مرجائے۔ حضرت قادة رحمۃ اللہ
علیہ فرماتے ہیں کہ"متردیة" وہ جانور ہے جو کنویں میں گر کر مرجائے۔
حضرت سدی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ"متردیة" وہ جانور ہے جو پہاڑ
سے گر کر ہلاک ہوجائے یا کنویں میں گر کر ہلاک ہوجائے۔

"نطیحة" وہ جانور ہے جو دوسرے جانور کے سینگ مارنے کی ولجہ سے مرجائے، ایسا جانور حرام ہے، اگر چہ سینگ لگنے کی وجہ سے وہ زخی ہوگیا

(۱) اس مدیث کومحدثین کی ایک جماعت نے مختلف ابواب کے تحت مختلف طرق سے نقل فرال م

ہو اوراس کا خون بہد گیا ہو، جاہم ذرج کرنے کی جگد سے خون بہا ہو۔

"وَمَاأَكُلُ السبع" لَيْنَ وہ جانور جس پرشیر، چیتے، بھیڑے یا کتے نے حملہ کیا ہو اور پھراس میں سے پچھ حطلہ کھالیا ہو، جس کے نتیج میں وہ جانور مر چکا ہو، ایبا جانور حرام ہے، اگر چدان درندوں کے حملہ کرنے کے نتیج میں اس جانور کا خون بہہ گیا ہو، چاہمے اس جانور کے حلق سے خون بہا ہو، نیا ہو، نیا ہو، ایبا ہو، لیکن اس کے باوجود فقہاء کا اس پر اجماع ہے کہ وہ جانور حلال نہیں

ہے۔زمانہ جاہلیت میں درندے جس بحری، اونٹ اور گائے کو شکار کرکے

کھاکر چھوڑ دیتے تھے، لوگ درندے کے بیچے ہوئے شکار کو کھالیتے

تھے، اس کئے اللہ تعالی نے مؤمنین کے لئے اس کوحرام قرار دیدیا۔

"إلا مَا ذَكَّيْتُمْ" ال كاتعلق ما قبل سے ہے یعیٰ جن پانچ جانوروں كا بيان او پر ہوا، اگران ہیں سے محص جانور کا سب تو ثابت ہو چكا ہو، ليكن ابھی ال كا بيان او پر ہوا، اگران ہیں سے محص جانور کا خرائی ہو اور اس كی وجہ سے ذرح شری كے ذريجہ اس كا تدارك ممكن ہو، تو ذرح شری كے بعد وہ جانور طال ہو جائے گا۔ چنانچ حضرت علی بن ابی طلحہ "الا ماذكيتم" كی تفير میں حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالی عنها كا قول نقل فرماتے ہیں كہ:

إلا ما ذبحتم مِن هؤلاء وفيه روح فكلوه

فهو ذکی۔

لیعنی مندرجه بالا پانچ جانورول کوروح موجود ہونے کی حالت میں ذیح کر دو

تو اس کو کھالو، کیونکہ وہ'' ذکیاُؤ پاک ہے۔حضرت سعید بن جبیر،حضرت حسن بھری اور حضرت سعید عن جبیر،حضرت حسن بھری اور حضرت سدی رحم اللہ سے بھی اس کی بہی تفییر منقول ہے۔

ببرحال! قرآن كريم كى مندرجه بالاآيت سے بيظا بر بوگيا كه جانور

صرف اس وقت طلال موتا ہے جب '' ذکاۃ شرعی'' کے ذریعہ اس کی روح

نکالی گئ ہو۔ لہذا صرف کس جانور کا گلا گھونٹ دینے سے یاکس جانور کو وزنی چیز کے ذریعہ کوٹ دینے سے یاکس اور طریقے سے اس جانور کا خون بہا

بیر دینے سے وہ جانور حلال نہیں ہوتا۔ چنانچہ اگر کسی جانور کو دوسرے جانور نے

سینگ مار دیا ہو یا جس جانورکوکسی درندے نے شکار کیا ہو، بعض اوقات اس

جانور کے ذرج کرنے کی جگہ سے خون بہہ جاتا ہے، لیکن اس کے باوجود قرآن کریم نے ضراحة دونوں کوحرام قرار دیا ہے۔اس سے ظاہر ہے کہ محض

ران رہے عراحة دوول ورام مراردیا ہے۔ ال سے طاہر ہے کہ ل ذرج ملی جگہ سے خون بہہ جانے کی وجہ سے جانور طلال نہیں ہوتا، بلکہ اس

طریقے سے جانور کا خون بہانا ضروری ہے جس طریقے کو اللہ تعالیٰ نے "
" تذکیہ شری " کے لئے مقرر فرمایا ہے۔

ب\_ ذريح كے وقت "دبسم الله" پڑھنا

جمہور فقہاء کا مسلک بیہ ہے کہ''ذکاۃ شرع'' کے لئے ضروری ہے کہ ذکاۃ شرع'' کے لئے ضروری ہے کہ ذکاۃ شرع کرنے والا

' بہم اللہ'' چھوڑ دے تو حنفیداور مالکیہ کے نزدیک ذکاۃ شرعی معتبر ہوگی اور وہ جانور حلال ہوگا ، اور ان فقہاء کے نزدیک ذبیحہ اور صید کے درمیان کوئی فرق نہیں ہے۔البتہ حنابلہ کے نزدیک صرف ذکا ۃ اختیاری میں نسیان معاف ہے الیکن شکار کے جانور میں اگر شکار کرنے والے نے تیر چلاتے وقت یا شکاری کتا چھوڑتے وقت''بسم اللہ''نہیں پڑھی تو اس جانور کی''ذکاۃ شرعی'' نہیں ہوئی، چاہاں نے قصدابم اللہ چھوڑی ہویانسیانا چھوڑی ہو۔(۱) امام شافعی رحمة الله علیه کے مشہور تول کے مطابق ذبح کے وقت ' البم اللهُ 'بره هنا واجب نہیں بلکہ سقت ہے۔(۲) لہذا ان کے نزدیک'' ذبیحہ' طلال ہے اگر چہ قصداً ہم اللہ چھوڑ دی ہو۔ لیکن امام شافعی رحمۃ اللہ علیه کی "كتاب الأم"كى مراجعت سے بيه ظاہر موتا ہے كه قصدا "لبم الله" چھوڑنے کے باوجود جانور کے حلال ہونے پر کوئی صراحت نہیں ہے، البت اس کی صراحت موجود ہے کہ نسیانا ہم اللہ چھوڑنے پر جانور حلال ہو جائے گا۔ چنانچہ 'کتاب الام' کی عبارت مندرجہ ذیل ہے:

واذا ارسل الرجل المسلم كلبه أوطائره المعلمين أحببت له أن يسمى، فإن لم يسم

(۱) مسلک حنق کے لئے ویکھنے: بدائع الصنائع، ج ۵، ص ۲۸ مسلک ماکنی کے لئے ویکھنے: الذخیرہ للقرافی، ج ۲، ص ۱۳۸م الصاوی علی الدرویر، ج ۲، ص اے احتبلی مسلک کے لئے ویکھنے: المغنی لابن قدامة، ج ۱۱، ص ۲، مسلک کے لئے ویکھنے: المغنی لابن قدامة، ج ۱۱، ص ۲، مسلک کے لئے ویکھنے: المغنی لابن قدامة، ج ۱۱، ص ۲، مسلک کے لئے ویکھنے: المغنی لابن قدامة، ج ۱۱، ص ۲، مسلک کے لئے ویکھنے: المغنی لابن قدامة، ج ۱۱، ص ۲، مسلک کے لئے ویکھنے المغنی لابن قدامة، ج ۱۱، ص ۲، مسلک کے لئے ویکھنے المغنی لابن قدامة ، ج ۱۱، ص ۲، مسلک کے لئے ویکھنے المغنی لابن قدامة ، ج ۱۱، ص ۲، مسلک کے لئے ویکھنے المغنی لابن قدامة ، ج ۱۱، ص ۲، مسلک کے لئے ویکھنے المغنی لابن قدامة ، ج ۱۱، ص ۲، مسلک کے لئے ویکھنے المغنی لابن قدامة ، ج ۱۱، ص ۲، مسلک کے لئے ویکھنے المغنی لابن قدامة ، ج ۱۱، ص ۲، مسلک کے لئے ویکھنے المغنی لابن قدامة ، ج ۱۱، ص ۲، مسلک کے لئے ویکھنے المغنی لابن قدامة ، ج ۱۱، ص ۲، مسلک کے لئے ویکھنے المغنی لابن قدامة ، ج ۱۱، ص ۲، مسلک کے لئے ویکھنے المغنی لابن قدامة ، ج ۱۱، ص ۲، مسلک کے لئے ویکھنے المغنی لابن قدامة ، ج ۱۱، ص ۲، مسلک کے لئے ویکھنے المغنی لابن قدامة ، ح ۱۱، ص ۲، مسلک کے لئے ویکھنے المغنی لابن قدامة ، ج ۱۱، ص ۲، مسلک کے لئے ویکھنے المغنی لابن قدامة ، ح ۱۱، ص ۲، مسلک کے لئے ویکھنے المغنی لابن قدامة ، ح ۱۱، ص ۲، مسلک کے لئے ویکھنے المغنی المغنی

(۲) قليدي وعميرة ، جه، ص ۲۴۵\_

ناسیا، فقتل أكل، لأنهما اذا كان قتلهما كالذكاة، فهو لونسى التسمیة فی الذبیحة اكل، لأن المسلم یذبح علی اسم عزّوجلّ وان نسی - (۱)

اگر کوئی مسلمان اپناسدها یا ہوا شکاری کتا یا شکاری پرندہ شکار کے لئے چھوڑ ہے تو اس کو چاہیے" بہم اللہ" پرخصہ اوراگروہ بہم اللہ پرخسنا بھول جائے اور وہ کتا یا پرندہ شکاری جانور کا پرندہ شکاری جانور کوئل کردے تب بھی شکاری جانور کھالے، اس لئے کان دونوں کائل کرنا" ذکا ۃ شری " کھالے، اس لئے کان دونوں کا قر کرتے وقت بہم اللہ کے تھم میں ہے۔ جیسے کہ اگر ذری کرتے وقت بہم اللہ پرخسنا بھول جائے تو اس کو کھالے، اس لئے کہ مسلمان اللہ کے نام پر ہی ذری کرتا ہے اگر چہ بھول جائے۔

پھرامام شافعی رحمۃ الله علیہ نے اس بات کی بھی تصریح فر مائی ہے کہ جو شخص ذرئے کرتے وقت استخفافا بھم الله پڑھنا چھوڑے تو اس کا ذبیحہ حلال نہیں ہوگا۔اورمسلم قواعد کے شمن میں یہ بیان فرمایا کہ:

(۱) كتاب الام للشافعي، ج١، ص ٢٢٤، كتاب الصيد والذبائح، باب تسمية الله عزوجل عند ارسال مايصطاد-

أن المسلم إذا نسيى اسم الله تعالى أكلت ذبيحته وإن تركه استخفافًا لم تؤكل ذبيحته (١)

مسلمان اگر بھول کر بسم اللہ چھوڑ دے تو اس کا ذبیحہ کھایا جائے گا اور اگر استخفافا چھوڑ دے تو اس کا ذبیحہ نہیں کھایا جائے گا۔

بعض علاء نے اس بات کی صراحت فرمائی ہے کہ مندرجہ بالاسکلے پر تمام فقہاء کا اتفاق ہے۔ چنانچہ''تفسیر مظہری'' میں''شرح المقدمة المالکية'' سے بیعبارت نقل کی گئی ہے:

وكل هذا في غير المتهاون وأما المتهاون فلا خلاف أنها لا تؤكل ذبيحته تحريماً، قاله ابن الحارث والبشير والمتهاون هو الذي يتكررمنه لألك كثيراً والله اعلم (٢) "بم الله وضاور تجور في كي تفصيل الشخص كبارك مي به و "بم الله و يحتر في مي الله و يحتر في الله علم حرام الله و يحتر في حرام الله و يحتر في حرام الله و يحتر في حرام الله و يحتر و يحتر الموقوات كي و يجد كرام

<sup>(</sup>١) كتاب الام، ج٢، ص ١١١، بابذبائح أهل الكتاب،

<sup>(</sup>۲) تغییرمظهری، ج ۳،ص ۱۳۱۸ -

ہونے میں کسی کا اختلاف نہیں، ابن الحارث اور بشیر نے یمی فرمایا ہے اور 'متہاون' وہ شخص ہے جو اکثر و بیشتر کسم اللہ پڑھنا چھوڑ دیتا ہو۔ واللہ اعلم۔

لہذا مندرجہ بالا عبارت اس بات پر دلالت کر رہی ہے کہ امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ کے نزدیک قصداً ''ہم اللہ'' چھوڑنے کے باوجود جانور کا حلال ہونا علی الاطلاق نہیں ہے ، بلکہ ان کے نزدیک بھی اگر کوئی شخص تھاونا اور استخفافا ہم اللہ پڑھنا چھوڑ دے ، اور اس کی عادت بنالے تو اس کا ذبیح حرام ہوگا۔ اس سے معلوم ہوا کہ ان کے نزدیک حلّت کا حکم صرف اس صورت ہوگا۔ اس سے معلوم ہوا کہ ان کے نزدیک حلّت کا حکم صرف اس صورت کے ساتھ محدود ہے جب ذرئے کرنے والا اتفاقا ایک دو مرتبہ استخفاف اور تہاون کے بغیر ''بہم اللہ'' پڑھنا بھول جائے ، اور بیصورت بھی کراہت سے خالی نہیں ، اس لئے کہ امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ نے بیہ بھی فرما دیا کہ:

أحببت له أن يسمى ـ

چنانچہ فقہاء شافعیہ نے اس بات کی تصریح کی ہے کہ عمداً ''بسم اللہ' چھوڑنا مروہ ہے، اس کی دجہ سے''بسم اللہ' چھوڑنے والا گناہ گار ہوگا۔(۱)

اس سے ظاہر ہوا کہ عمداً "بسم اللہ" جھوڑنے سے حنفیہ مالکیہ اور حنابلہ کے نزدیک جانور حرام ہو جائے گا، اور امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ کے نزدیک بھی حرام ہے بشرطیکہ استحفاف اور تہاون کی وجہ سے"دہم اللہ"

<sup>(1)</sup> و كيفية: روضة الطالبين، ج ٣٠٥م ٢٠٥، رحمة الامة :ص ١١٨

چھوڑی ہو اور ہم اللہ چھوڑنا ذرائ کرنے والے کی عادت ہو۔ اور جس جانور
کی حرمت پر دوسرے فقہاء کا اتفاق ہے، اگر چہ امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ اس پر
حرام ہونے کا جم نہیں لگاتے لین ان کے نزدیک بھی وہ جانور کراہت سے
خالی نہیں، اور بیر خصت بھی الی ہے کہ قرآن وحدیث کی نصوص ہے اس کی
تقویت نہیں ہوتی اور آیات اور احادیث "سمیة" کو ذکا ۃ شرق کے ارکان
میں سے ایک رکن ظاہر کرتی ہیں۔ قرآن کریم میں اللہ تعالی کا ارشاد ہے:
وَلا تَا کُلُوا مِمًّا لَمُ یُلدُکُو السُمُ اللّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ

جس جانور پراللہ کا نام نہ لیا جائے اس کومت کھاؤ اوراپیا کرنا گناہ ہے۔

متروک العسمیة کے حرام ہونے پر کوئی عبارت اس آیت سے زیادہ صرت کا ور واضح ہو تھی ہے، اس آیت میں کوئی اجمال اور خفا نہیں ہے، بلکہ اس میں صراحنا ''نہی'' موجود ہے اور''نہی'' تحریم کا تقاضہ کرتی ہے۔ اور پھر قرآن کریم نے صرف''نہی'' پر اکتفانہیں کیا بلکہ اس کے بعد ایک جملہ ''وَانَّه' لَوْسُق'' بھی آیا ہے جس کے بعد تمام شبہات ختم ہو جاتے ہیں۔ اور قرآن کریم میں صرف یہی ایک آیت نہیں ہے جو''تسمیة'' کے ذکاۃ شری کے ارکان میں سے ایک رکن ہونے پر دلالت کر رہی ہے، بلکہ بہت ی آیات

<sup>(</sup>۱) سورة الانعام، آيت ۱۲۱ –

اس پردلالت كرتى بين-ان مين كي العض آيات مندرجه ذيل بين:

﴿ ا ﴾ يَسْنَلُونَكَ مَاذَا أُحِلَّ لَهُمْ قُلُ أُحِلَّ لَكُمُ الطَّيِبَتُ وَمَا عَلَّمْتُمُ مِنَ الْجَوَارِحِ لَكُمُ الطَّيِبِينَ تُعُلِّمُونَهُنَّ مِمَّا عَلَّمَكُمُ اللَّهُ مُكَلِّبِينَ تُعُلِّمُونَهُنَّ مِمَّا عَلَّمَكُمُ اللَّهُ فَكُلُوامِمًا اَمُسَكُنَ عَلَيْكُمُ وَاذْ كُرُوا اسْمَ اللَّهِ فَكُلُوامِمًا اَمُسَكُنَ عَلَيْكُمُ وَاذْ كُرُوا اسْمَ اللَّهِ

عَلَيُهِ - (١)

﴿ ٢﴾ وَلِكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَنْسَكًا لِيَدُ كُرُوا اسْمَ اللهِ عَلَى مَارَزَقَهُمُ مِّنُ بَهِيُمَةِ الْاَنْعَامِ (٢)

﴿ ٣﴾ فَاذُكُرُوا اسُمَ اللَّهِ عَلَيْهَا صَوَآفَ ٢٠) ﴿ ٣﴾ وَانْعَامُ لَا يَذُكُرُونَ اسْمَ اللَّهِ عَلَيْهَا إِفْرِثَكَا عَلَيْهِ - (٣)

﴿ ٥ ﴾ وَمَا لَكُهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

اللَّهِ عَلَيْهِ ـ (۵)

(۱) سورة المائدة ، آيت ٢-

(٢) مورة الحج ، آيت ٢٣ -

(m) سورة الحجيء آيت ٣٧ س

(٤) سورة الانعام، آيت ١٣٨-

(۵) سورة الانعام، آيت ١١٩ -

مندرجہ بالاتمام آیات مختف اسالیب سے اس بات پر ولالت کر رہی میں کہ ذریح کرتے وقت اللہ تعالی کا نام لینا ان اہم عناصر میں سے ہے جس ے متیج میں مسلمان کے لئے حیوان کا گوشت حلال موجاتا ہے اور قرآن کریم نے اس بات کو صرف ایک دوآ یتوں کے اندر بیان کرنے پر اکتفانہیں کیا، بلکه براس موقع پر جهال ذبیحه کا ذکر مو، یا شکار کا ذکر مو، یا قربانی کا ذکر مو،اس رکن کو ایک مستقل صفت کے ذریعہ بیان فرمایا، اور بسم اللہ چوڑنے والے برشدت سے تکیر فرمائی ہے اور اس عمل کو "افتراء علی الله" قرار دیا۔ اور ان لوگوں پر تکیر فرمائی جو اللہ کا نام لینے کے باوجود ذبیحہ کو حلال نہیں سجھتے ہیں، بیتمام باتیں اس بات پر ولالت کر رہی ہیں کہ ذرج کرتے وقت الله کانام لینا " ذکاة شرع" کی بری شرائط میں سے ایک شرط ہے۔ اسی طرح حضور اقدس صلی الله علیه وسلم نے بہت سی احادیث میں " تشمیہ" کو ان ارکان میں سے قرار دیا ہے جن کا ڈبیجہ جانور اور شکار کے حلال ہونے کے لئے پایا جانا ضروری ہے، وہ احادیث مندرجہ ویل ہیں:

﴿ ا ﴾ عن رافع بن حديج رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم:

ماأنهر الدم و ذكراسم الله فكل (١)

حضرت رافع بن خدیج رضی الله عنه سے روایت ہے

(١) مح بخارى، كتاب الذبائح، باب التسمية على الذبيحة، مديث نمبر ۵۳۹۸، محدثین کی ایک بری جاعت نے اس مدیث کوروایت کیا ہے۔

که حضور اقدس صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا که جو چیزخون بہا دے اور اس پر الله کا نام لیا گیا ہوتو اس کو کھالو۔

(۲) عن عبدالله بن عمر رضى الله عنهما عن رسول الله صلى الله عليه وسلم: أنه لقى زيد بن عمروبن نفيل بأسفل بلدح وذالك قبل ان ينزل على رسول الله صلى الله عليه وسلم الوحى، فقدمت الى النبى صلى الله عليه وسلم الوحى، فقدمت الى النبى صلى الله عليه وسلم سفرة فابى أن ياكل منها، ثم قال زيد: انى لست آكل مما بحون على انصابكم ولا آكل الاما ذكر اسم الله عليه (۱)

حضرت عبدالله بن عمر رضى الله عنما حضور اقدى صلى الله عليه وتلم سے روایت كرتے بيل كه آپ عليه الله عليه وزيد بن عمرو بن نفيل سے اسفل بلدح "ك مقام ير ملاقات كى، تو حضور "أسفل بلدح" ك مقام ير ملاقات كى، تو حضور

<sup>(</sup>۱) صحیح بخاری، مناقب الانصار، باب حدیث زید بن عمرو بن نفیل، حدیث نمبر ۲۸۲۲-۳۸۲ کتاب الذیائح، حدیث نمبر ۵٬۲۹۹

اقدی صلی الله علیہ وسلم کے سامنے دستر خوان بچھایا گیا (اور پچھ گوشت لاکر سامنے رکھا گیا) حضور اقدی صلی الله علیہ وسلم نے اس کے کھانے سے انکار فرمایا، حضرت زید نے فرمایا کہ میں اس جانور کونہیں کھا تا ہوں جوتم اپنے بتوں کے نام پر ذرج کرتے ہواور میں صرف اس جانور کو کھا تا ہوں جس پر اللہ کا نام لیا میں صرف اس جانور کو کھا تا ہوں جس پر اللہ کا نام لیا گیا ہو۔

یہ حدیث اس بات پر دلیل ہے کہ "متروک السمیہ" کا حرام ہونا حضرت ابراہیم علیہ السلام کی شریعت کا حصہ ہے۔

الله عن جندب بن سفيان البجلي رضى الله عنه قال: ضحّينا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم أضحاة ذات يوم فأذالناس قد ذبحواضحا يا هم قبل الصلاة، فلما انصرف رآهم النبي صلى الله عليه وسلم أنهم قد ذبحوا قبل الصلاة فقال: من ذبح قبل الصلاة فليذبح مكا نها أخرى ومن كان لم يذبح حتى صلينا فليذبح على اسم

## الله(1)

حفرت جندب بن سفیان رضی اللہ عنہ سے روایت ہے، فرماتے ہیں کہ ایک مرتبہ ہم نے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ قربانی کی، بعض لوگوں نے عید کی نماز سے پہلے قربانی کے جانور ذرئ کر لئے، جب حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نماز عید سے واپس ہوئے تو آپ علی کہ لوگوں نے نماز سے پہلے قربانی کرلی ہے، تو آپ علی قربانی کرلی ہے تو اس کہ جس شخص نے نماز سے پہلے قربانی کرلی ہے تو اس کی جگہ پر دوسرا جانور وزئ کرے اور جس نے نماز سے پہلے قربانی کر کی جانور کو ذرئے نہیں کیا وہ اللہ کا نام لیے کر ذرئے کرے۔

. ﴿ ٢﴾ عن عباية بن رفاعة عن جده أن النبى صلى الله عليه وسلم قال: ما أنهر الدم و ذكراسم الله فكل - (٢)

<sup>(</sup>۱) صحح بخارى، كتاب الذبائح، باب قول النبى صلى الله عليه وسلم: فليذبح على اسم الله، حديث نمبر ٥٥٠٠-

<sup>(</sup>٢) صح بخارى، كتاب الذبائح، باب ماأنهر الدم من القصيب الخ، مدين مرهم، ٥٥٠هـ

حضرت عبایہ بن رفاعہ اپنے دادا سے روایت کرتے میں کہ حضور اقدس سلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جو چیز خون بہا دے اور اس پر اللہ کا نام لیا گیا ہوتو اس کو کھالو۔

حضرت ابو تغلبہ خشنی رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ انہوں نے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم سے کئی سوالات کے تو حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے شکار کے بارے میں ان کے سوال کا جواب دیتے ہوئے فرمایا: تم اپنے کمان سے جو جانور شکار کرو تو۔ شکار کرتے وقت اللہ کا نام لواوداس کو کھالو، اس طرح

<sup>(</sup>١) مج بخارى، كتاب الذبائح، باب آنية المجوس، مديث نمر ١٩٩٠-

جو جانورتم اپنے سدھائے ہوئے کتے کے ذریعہ شکار کرو تنو اس کو چھوڑتے وقت اللہ کا نام لواوراس کو کھالو۔

(۲) عن عدى بن حاتم رضى الله عنه ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: إذا أرسلت كلابك المعلمة و ذكرت اسم الله فكل ممّا أمسكن عليك (1)

حضرت عدى حاتم رضى الله عنه سے روایت ہے كه حضور اقدى صلى الله عليه وسلم نے ارشاد فرمایا: جبتم نے اپنے سدھائے ہوئے كتوں كوشكار كی طرف چھوڑ اور اس كو چھوڑ تے وقت الله كا نام ليا تو اس جانور كو كھالو جو كتے تمہارے لئے چھوڑ دیں َ (اور خود اس میں سے نہ كھائے)

﴿ ﴾ عن عدى بن حاتم رضى الله عنه قال: قلت يا رسول الله عنه كلب أرسل كلبى أجد معه كلباً آخر لا أدرى أيهما أخذه؟ فقال: لاتا كل فانما سميت على

<sup>(</sup>۱) هي بخارى، كتاب الذبانح، باب ماجاء تصيد، مديث تبر٥٣٨٤-

كلبك ولم تسمّ على غيره - (١)

حضرت عدی بن جائم رضی الله عند سے روایت ہے،
فرماتے ہیں کہ میں نے حضور اقدس صلی الله علیہ وسلم
سے کہا کہ یا رسول الله علیہ اینے این شکار کے لئے اپنا
کتا جھوڑتا ہوں، لیکن میں اپنے کتے کے ساتھ دوسرا
کتا بھی یاتا ہوں اور مجھے بیہ معلوم نہیں ہوتا کہ س
کتا بھی یاتا ہوں اور مجھے بیہ معلوم نہیں ہوتا کہ س
کتے نے جانور شکار کیا ہے؟ حضور اقدس صلی الله علیہ
وسلم نے فرمایا کہ اس جانور کو مت کھاؤ، کیونکہ
تمہارے کتے پرتو بسم اللہ پڑھی گئی ہے اور دوسرے
تمہارے کتے پرتو بسم اللہ پڑھی گئی۔

﴿ ٨﴾ وعنه رضائه عنه مرفوعاً: وإذا خالط كلاباً لم يذكر اسم الله عليها فأمسكن فقتلن فلاناكل - (٢)

حضرت عدى بن حاتم رضى الله عنه سے مرفوعاً بيد روايت منقول ہے كہ حضور اقدال صلى الله عليه وسلم نے ارشاد فرایا: اگر تمہارے كتے كے ساتھ شكار كرنے

مبر۱۹۸۳۵-

<sup>(</sup>۱) صحیح بخاری، کتاب الذبائح، باب اذا وجدمع الصید کلبا آخر، مدیث نمبر ۲۸۸۸-(۱) صحیح بنزای می تا باز انتجاب اله بازانا مده ادامی ادارا

<sup>(</sup>٢) صيح بخارى، كتاب الذبائح، باب الصيد اذا غاب عنه يومين اوثلاثة أيام، حديث

میں دوسرے ایسے کتے شامل ہو جائیں جن کوچھوڑتے وقت اللہ کا نام نہیں لیا گیا اور وہ سب ل کر جانور کو پکڑ کرفتل کر دیں توتم اس جانور کومت کھاؤ۔

﴿ ٩ ﴾ وعنه رضى الله عنه قال: قلت: يا رسول الله على أحدنا أصاب صيداً وليس معه سكين، أيذبح بالمروة وشقة العصا؟ قال: أمرر الدم بماشئت واذكر اسم الله عزّ و جلّ ـ (١)

حضرت عدى بن حاتم رضى الله عنه سے بى روايت بي دوايت بي دوايت بي كہ بيں نے حضور اقدى صلى الله عليه وسلم سے سوال كيا كہ يا رسول الله عليه الله الله عليه الله الله عليه الله الله عليه وسلم من من انور بكر ليتا ہے، ليكن اس كے پاس ذرح كرنے كورن بيل وہ كانچ اور كرك كرنے كرك كرك كي جھال سے ذرح كرسكتا ہے؟ آپ صلى الله عليه وسلم نے فرمايا: جس چيز سے جا ہوخون بهادو اور اس يرالله عزوج كانام لو۔

<sup>(</sup>۱) أبوداؤد، بأب الذيحة بالروة، حديث نمبر٢٨٢٥-نسائي، اباحة الذيح بالعود، حديث نمبراه ٢٨٠٠ يه حديث يجيي بحي گزر چي ب

بہرحال! قرآن وحدیث کی مندرجہ بالا تمام نصوص ذرئے کے وقت اللہ کا نام

لینے پرانتہائی تاکیداورکائل توجہ دینے پر دلالت کررہی ہیں، حالانکہ ان نصوص

میں سے صرف ایک نص بھی یہ بیان کرنے کے لئے کافی ہے کہ ذرئے کے

وقت بہم اللہ پڑھنا ذرئے کے ارکان میں سے ایک رکن ہے، لیکن شارع نے

اس بات کو صرف ایک مرشہ بیان کرنے پراکتفانہیں فرمایا، بلکہ مختلف مناسب
مقامات پر مختلف اسالیب سے بار بار مکر راس بات کو بیان فرمایا، میصرف اس
کی انتہائی اہمیت بیان کرنے کے لئے کیا، اور یہ بتانے کے لئے کیا کہ حیوان
کی ذکا ہ شرعی کے حصول کے لئے بہم اللہ پڑھناقطعی شرط ہے۔

کی ذکا ہ شرعی کے حصول کے لئے بہم اللہ پڑھناقطعی شرط ہے۔

البنة صرف ایک صورت وجوب تشمیه سے مشتنیٰ ہے، وہ حالتِ نسیان کی صورت ہے، چنانچہ امام جھاص رحمة الله علیہ فرماتے ہیں:

> نسیاناً "بسم الله " چھوڑ ناصحت ذکاۃ شری کے لئے مالع نہیں ہے، کیونکہ اللہ تعالیٰ کے اس ارشاد:

> > وَلاَ تَأْكُلُوا مِمَّا لَمُ يُذَكِّرِ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ.

میں صرف ''عامد'' کوخطاب کیا گیا ہے، نای کونہیں۔
اس کی دلیل یہ ہے کہ اس ارشاد کے آخر میں فرمایا:
وَإِنَّهُ لَفِسُقُ ' (یمل گناہ ہے) اور ''فتن' کی صفت ''نای' کی نہیں ہو کتی، اس لئے کہ نای حالت نبین میں ''نای' کا مکلف نہیں ہے۔ امام اوزای

رحمة الله عليه نے بيروايت نقل فرمائي ہے كه:

عن عطاء بن أبى رباح عن عبيد بن عمير عن عبدالله بن عباس رضى الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: تجاوز الله عن أمتى الخطأ و النسيان وما استكر هوا عليه.

حضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنهما سے روایت ہے کہ حضور اقدس صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا:
میری المت سے خطاء، بھول چوک اور جس کام پر انہیں مجبور کیا جائے وہ سب الله تعالیٰ نے معاف اور درگزر فرما دیکے ہیں۔

لہذااس مدیث کے لحاظ سے جب''نای' مکلف نہیں ہے۔ تو اس کے ذرئے کئے ہوئے جانور کی ''ذکاۃ'' مامور بہطریقے پرادا ہو جائے گی، لہذا اس کا تسمیہ کو چھوڑ وینا ذکاۃ شری کو فاسد نہیں کرے گا، اور ذکاۃ شری کے فوت ہونے کی بناء پراس کی جگہ پر دوسری مرتبہ ذکاۃ شری لازم کرنا بھی جائز نہیں، اس لئے کہ ذرئے کرتے وقت ''مشمیہ'' بھول جائے کا علم نماز میں ذرئے کرتے وقت ''مشمیہ'' بھول جائے کا علم نماز میں

" دیکیر" بھول جانے یا طہارت وغیرہ بھول جانے کی طرح نہیں ہے، کیونکہ نماز میں تکبیراور طہارت کا تھم یہ ہے کہ بھول جانے کے بعد جب یاد آ جائیں تو دوسری مرتبہ فرض آ خر کے طور پر ادا کرنا لازم ہے۔ لیکن ذری میں فرض آ خر کے طور پر لازم کرنا جائز نہیں و اس لئے کہ ذکاۃ کا محل ہی فوت ہو چکا ہے۔ (۱)

" نسیان 'والے مسئلے پراس روایت سے بھی دلالت ہوتی ہے جوامام دار قطنی اور امام بیہی نے روایت کی ہے، وہ بیر کہ:

عن ابن عباس رضی الله عنهما ان النبی صلی الله علیه وسلم قال: المسلم یکفیه اسمه فان نسی أن یسمّی حین یدبح فلیسم ولید کر اسم الله ثم لیأکل - (۲) حضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنها سے روایت بح که حضور اقدس صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا: مسلمان کے لئے اللہ کا نام ہی کافی ہے، پس اگر ذرج

<sup>(</sup>١) احكام القرآن لجماح ١٩،٥٠ كـ٨، طبع لا مور-

<sup>(</sup>۲) نصب الرايه للزيلعي، ٢٠١٥/١٢١-

کرتے وقت ہم اللہ بھول جائے تو اس کو جائے کہ ہم اللہ پڑھ لے اور اللہ کا نام لے اور پھراس کو کھائے۔

حافظ ابن حجرٌ نے اس مدیث کو اپنی کتاب "التلخیص الحبیر" میں نقل کرنے کے بعد فرمایا:

وقد صححه ابن السكن ـ

لین ابن سکن نے اس مدیث کوشیح قرار دیا ہے۔ البتہ بعض محدّثین نے اس روایت کی سند کو دمعقل بن عبداللہ اور محمہ بن یزید بن سنان کی وجہ سے دمعلل' قرار دیا ہے۔ لیکن شیح بات یہ ہے کہ دمعقل بن عبداللہ شیح مسلم کے رجال میں سے ہیں اور محمہ بن یزید بن سنان کو ابن حبان ، نفیلی اور مسلمۃ نے ثقہ قرار دیا ہے۔ (۱) اور عبد بن حمید نے راشد بن سعد سے مرسلاً میں وایت نقل کی ہے:

أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: دبيحة السام حلال سلى أولم يسم مالم يتعمّد والصيد كذالك \_ (٢)

حضور اقدس صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: که مسلمان کا ذبیحہ حلال ہے، حاسب الله

(1) تفصيل كے لئے ديكھئے: اعلاء السنن، ج ١٥م ٨٠-

(۲) الدر المنثور للسيوطي، ج ٣، ص ٣٢ -

روسی ہویانہ براسی ہو جب تک اس نے بہم اللہ نہ براسی ہویا نہ براسی ہو جب تک اس نے شکار کا بھی یہی مسلمان کے شکار کا بھی یہی مسلمان کے شکار کا بھی یہی مسلمان کے شکار کا بھی کہی مسلمان کے شکار کا بھی کہی ہے۔

به تمام مرفوع روایات اس روایت کی تائید کرتی بین جو امام بخاری رحمة الله علیه خورت عبدالله بن عباس رضی الله عنها کی "موقوف" روایت کوتعلیقاً ذکر فرمایا ہے، وہ بیر کہ "من نسبی فلاہائس" (۱)

یعن جو محف سمیہ بھول جائے تو اس میں کوئی حرج نہیں۔ اس روایت کو امام دار قطنی اور سعید بن منصور وغیرہ نے ''موصولا'' ذکر کیا ہے اور حافظ ذہبی رحمة الله علیہ نے اس کے بارے میں فرمایا کہ''وسندہ صحیح'' (۲)

بہرحال! یہ بے شار نصوص جو ذرج کے وقت ''تسمیہ' کے وجوب پر ولالت کرتی ہیں ، ان کے مقابلے میں جو استدلال امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ نے پیش کیا ہے، وہ ثبوت اور دلالت میں ان نصوص کے قریب بھی نہیں پہنچ سکتا۔

مثلاً بعض شوافع نے قرآن کریم کی اس آیت الله مَا ذَکِینُهُ ہے۔ استدلال کرتے ہوئے فرمایا کہ اس آیت میں الله تعالی نے " تذکیه" کومطلق رکھا ہے ، اس کو" تسمیه" کے ساتھ مقیر نہیں کیا۔ اس سے معلوم ہوا کہ "تسمیه"

(۱) صحیح بخاری، کتاب الذبانح، باب التسمیة علی الذبیحة ومن ترك متعمداً .

(۲) صحیح بخاری، ج۹، ص۱۲۳-

واجب نہیں۔ اس استدلال کا جواب واضح ہے، وہ یہ کہ شریعت میں "تذکیہ"
کا ایک متعیق مفہوم ہے اور سابق میں ہم نے جونصوص ذکر کی ہیں ،وہ اس
بات پر دلالت کر رہی ہیں کہ "تذکیہ شرع" شمیہ کے بغیر حاصل ہی نہیں
ہوسکا، لہذا "تسمیہ" تذکیہ شرع کے مفہوم کے اندر ہی داخل ہے جیسا کہ
ذنک کے مفہوم میں رگوں کا کا ٹنا داخل ہے، لہذا اللہ تعالی نے اس آیت میں
"تذکیہ" کو بطور" مفہوم کی" کے ذکر فرمایا ہے جوان تمام شری ارکان کو
شامل ہے "جو دوسری نصوص سے ثابت ہیں، اور ان ارکان میں سے ایک
رکن "تسمیہ" بھی ہے، لہذا اللہ جل شانہ کے اس قول "الا ما ذکی ہے" میں
دین مورفوظ اور داخل ہے۔

اس طرح بعض شوافع نے تیجے بخاری کی اس حدیث سے استدلال کیا ہے جو حضرت عاکشہ رضی اللہ عنہا سے مروی ہے کہ:

أن قوماً قالوا للنبى صلى الله عليه وسلم: إن قوماً يأتوننا بلحم لا ندرى أذكر اسم الله عليه أم لا فقال: سمّوا عليه انتم وكلوه قالت: وكانوا حديثى عهد بالكفر - (1) يعن ايك قوم كوكول في حضور اقدى صلى الله عليه وكلم سے كها كه بعض لوگ مارے ياس گوشت لاتے وكلم سے كها كه بعض لوگ مارے ياس گوشت لاتے

(١) صحيح بخارى، كتاب الذبائح، باب ذبيجة الأعراب و مديث نمبر ٥٥٠٥-

ہیں، لیکن بیمعلوم نہیں ہوتا کہ آیا انہوں نے ذریح
کرتے وقت اس پر اللہ کا نام لیا تھا یا نہیں لیا تھا؟
حضور اقدس سلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: تم اس پر اللہ کا
نام لے کر کھالو۔ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی
ہیں کہان کا زمانہ کفرسے قریب تھا۔

لیکن اس حدیث ہے اس جانور کی جلت پر استدلال تمل نہیں ہوتا جس کے بارے میں لیقین طور برمعلوم ہے کہ اس کو ذرج کرنے والے نے عمداً ""تميه" كوچيورا ہے ، زيادہ سے زيادہ اس حديث سے سير بات ثابت موتى ے کہ سلمان کے فعل کو وجہ سے برجمول کیا جائے گا، لہذا اگر کوئی مسلمان گوشت یا کھانا لے کرآئے تو ظاہر ہے کہ وہ مشروع طریقہ پر ذیج شدہ حلال جانور کا گوشت ہوگا اور اس کو ظاہری حالت برجمول کیا جائے گا، اور ہمیں ہر مسلمان کے ساتھ حسن ظن کا بھی حکم دیا گیا ہے، اس لئے ایک مسلمان کے لائے ہوئے گوشت کے بارے میں ذرئ کے طریقے پر محقیق اور تفتیش کرنا واجب نہیں جب تک یہ ظاہر نہ ہو جائے کہ اس نے غیرمشروع طریقے پر ذیج کیا ہے۔ اور جس قوم کے گوشت کے بارے میں حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم سے سوال کیا گیا تھا وہ مسلمان ہی تھے، اگر چدان کا زمانہ کفر سے قریب تھا جیبا کہ حضرت عائشہ رضی اللہ تعالی عنہانے اس کی صراحت فرمائی ہے، اس لئے حضور اقد س صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کے فعل کو ظاہر پر محمول کرنے کا حکم دیا اور ظاہر یہی تھا کہ مسلمان ہونے کی وجہ سے انہوں نے ذریح کرتے وقت اللہ کا نام لیا ہوگا۔

اس مدیث سے بیلازم نہیں آتا کہ اگر کس شخص کو بیلیتین ہو کہ اس جانور کو ذرئ کرنے والے مخص نے ذرئ کرتے وقت عمر اسم اللہ چھوڑی ہے تب بھی وہ جانور حلال ہوگا، یہ بدیمی بات ہے کہ بیر صدیث اس بارے میں صریح ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم سے سوال اس صورت کے بارے میں تھا جب ایک مسلمان کو ذرج کرنے والے کے بارے میں یہ یقین نہیں تھا كهآيا اس في ذريح كرت وقت بسم الله ردهي تقى يانبيس؟ يبي وه صورت ہے جومسلمانوں کی بہت بڑی تعداد کواس گوشت کے بارے میں پیش آتی ہے جو گوشت مسلمانوں کے بازاروں میں فروخت ہوتا ہے ، اس لئے کہ جو لوگ ان جانوروں کو ذرج کرتے ہیں، ان کا ذرج کرتے وقت ہم مشاہرہ نہیں كرتے كرآيا انہول نے بسم الله يرهى بے يانبيں؟ البذابيحديث اس صورت كا حكم ظاہر كرتى ہے، كيكن اگر بيصورت ہوكة آپ كويفيني طور يرمعلوم موكه ذائ نے قصدا اور عدا ہم اللہ کوترک کیا ہے، اس کا اس حدیث سے کوئی دور کا بھی تعلق نہیں، لہذا اس دوسری صورت کو پہلی صورت پر قیاس نہیں کیا

بعض شوافع نے اس روایت سے استدلال کیا ہے جس کو امام ابوداؤد رحمة الله علیہ نے اپنے مراسل میں "الصلت السدوسی" سے مرسلاً نقل کی ہے کہ:

أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ذبيحة المسلم حلال ذكر اسم الله أو لم يذكر، ان ذكر لم يذكر اسم الله - (١) يغي مسلمان كا ذبيح حلال ب، چا ب الله كا نام ليا مويا ندليا مو

یہ حدیث "الصلت السدوسی" سے مردی ہے، اور یہ مجہول رادی ہیں، جیما کہ ابن خرم اور ابن قطان نے فرمایا کہ اس ایک حدیث کے علاوہ کی اور حدیث میں یہ معروف نہیں اور ثور بن یزید کے علاوہ کی اور نے ان سے روایت نہیں کی ہے۔ (۲) لہذا اس حدیث کی سندضعف سے فالی نہیں۔ اور اگر یہ حدیث صحیح طریق سے فابت ہوتو یہ ممکن ہے کہ اس حدیث کو نسیانا ترک شمیہ پرمحول کر لیا جائے تاکہ اس روایت کی ان احادیث کیرہ کے ساتھ تطبیق ہو جائے جو وجوب "دسمیہ" پر دلالت کر رہی احادیث کیرہ جائے ان کے حرام ہونے پر دلالت کر رہی ہیں اور جس جانور پرعما تسمیہ چھوڑ دیا جائے ان کے حرام ہونے پر دلالت

بہر حال! مندرجہ بالا دلائل قویہ کی دجہ سے بعض علاء شافعیہ نے اس باب میں جمہور فقہاء کے قول کوراج قرار دیا ہے، چنانچہ حافظ ابن حجررحمۃ الله علیہ فرماتے ہیں:

(۱) مراسل ألى داؤد، ص اس-

رربی ہیں۔

(٢) وكيم : نصب الرابيلزيلعي -

وقواه الغزالي في الاحياء محتجًا بأن ظاهر الآية الايجاب مطلقاً وكذلك الأخباء، وأن الأخبار الدالة على الرخصة تحتمل التعميم و تحتمل الاختصاص بالناسي، فكان حمله عليه أولى لتجرى الأدلة كلها على ظاهرها ويعذر الناسى دون العامد(1)

امام غزالی رحمة الله علیه نے "احیاء العلوم" میں جمہور کے قول کو قوی قرار دیا ہے اور یہ دلیل دی ہے کہ آیت کے ظاہر ہے مطلقاً آیجاب معلوم ہورہا ہے اور رواحا دیث احادیث ہے کی ظاہر ہورہا ہے۔ اور جواحا دیث رخصت پر دلالت کر ہی ہیں، ان کے اندر تعیم کا بھی اختال ہے اور تخصیص بالناسی کا بھی اختال ہے، البتہ اختال ہے اور تخصیص بالناسی کا بھی اختال ہے، البتہ فاہر پر رہیں، اور اس لئے بھی کہ "ناسی" کو معذور شمیر معذور سمجھا جاتا ہے، "عامہ" کو معذور شمیر سمجھا جاتا ہے، "عامہ" کو معذور شمیر سمجھا جاتا۔

حافظ ابن حجر رحمة الله عليه نامام غزالي رحمة الله عليه كي بيعبارت نقل

<sup>(</sup>۱) نخ الباري، ج ۹، ص ۲۲۳

کرنے کے بعداس پرکوئی تکت چینی نہیں کی اور بیعبارت حافظ نے "باب ذہید ہے الاعواب" کے تحت نقل فرمائی ہے۔ حافظ ابن حجر رحمۃ الله علیہ کی اس سیج سے بین ظاہر مورہا ہے کہ وہ بھی ذرح کے وقت "تسمیه" کے بطور شرط واجب مونے کے بارے میں جمہور فقہاء کے قول کور چیج و بینے کی طرف مائل ایس، اس لئے کہ حافظ نے امام غزالی رحمۃ الله علیہ کا قول بحث کے بالکل آخر میں ذکر فرمایا ہے اور اس حدیث کوضعیف قرار دیا ہے جس سے "متروک التسمیة" کے جواز پراستدلال کیا گیا ہے۔ (۱)

## ح۔ذائح کی شرائط

" تذکیه شری" کے حصول کی اہم شرائط میں سے ایک شرط یہ ہے کہ ذری کرنے والا مسلمان ہو کتابی ہو، اس کے ساتھ ساتھ وہ عاقل بالغ ہو، البنا اہل کتاب کے علاوہ کفار اور مشرکین کا ذبیحہ جائز نہیں۔ اس شرط پر تمام فقہاء کا اتفاق ہے، میرے علم کے مطابق فقہاء کے درمیان اس بارے میں اختلاف نہیں ہے حتی کہ بعض علاء نے اس مسئلہ پر اجماع نقل کیا ہے۔ (۲) اور کفار کے ذبیحہ کے حرام ہونے کا مطلب تکلا کہ جو" کافر" اہل کتاب میں اور کفار کے ذبیحہ کے حرام ہونے کا مطلب تکلا کہ جو" کافر" اہل کتاب میں کے ذبیحہ علال نہیں ہوگا۔ امام جھاص رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

<sup>(</sup>۱) فتح الباري وج وص ۱۳۳۷، باب نمبرا۲-

<sup>(</sup>٢) ديكي معدى أبوجيب كي كماب "موسوعة الاجماع" بح ٢، ص ١٩٠٨ ٩١٠

وقد علمنا أن المشركين وإن سمّوا على ذبا تجهم لم تؤكل - (١)

ذی کی شرائط ہے معلوم ہوا کہ مشرکین اگر چہ جانور ذی کرتے وقت اللہ کا نام لیں تب بھی وہ جانور نہیں کھایا جائے گا۔

بعض معاصر علماء نے اس مسئلہ میں شذوذ اختیار کرتے ہوئے صرف اہل عرب کے بت پرستوں کے ذبیحہ پر حرمت کو مخصر کر دیا ہے اور ان کے علاوہ دوسرے کفار کے ذبیحہ کو مباح قرار دیا ہے، چاہے وہ دوسرے بت پرست ہوں یا دہر ہے ہوں پاچاہے آتش پرست ہوں۔ بعض معاصرین کا

می تول غلط ہے، قرآن و حدیث اور اقوال سلف سے اس کی کوئی مناسبت نہیں۔ دراصل ان کو اشتباہ یہاں ہے پیش آیا کہ انہوں نے مید و یکھا کہ

قرآن وحدیث میں صری نص ایی تہیں ہے جواس بات پر دلالت کرتی ہوکہ اہل کتاب کے علاوہ دوسرے کفار کا ذبیحہ حرام ہے، اور اشیاء کے اندر اصل

اباحت ہے، لبذاکی چیز کی حرمت کے لئے نص کا ہونا ضروری ہے۔ (۲)

لیکن سیم بات بیرے کہ حیوانات کے اندر اصل حرمت ہے اور وہ جانوراس وقت کی طال ہونے کا جانوراس وقت کی حلال ہونے کا حکم نہ لگا دے، اس کی دلیل حضرت عدی بن حاتم رضی الله عند کی وہ حدیث

(١) احكام القرآن للجصاص، ج٣، ص ٢-

(٢) فصل الخطاب في اباحة ذبائح اهل الكتاب، للشيخ - عبدالله بن زيد آل محمود، ص ٢٢،١٩-

ہے جو ماقبل میں گزری، جس میں انہوں نے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم سے یو چھا کہ:

قلت: يا رسول الله صلى الله عليه وسلم! إنى أرسل كلبى أجد معه كلباً آخر لاأدرى أيهما أخذه، فقال: لاتأكل فإنما سميت على كلبك ولم تسم على غيره(1)

یا رسول الله صلی الله علیه وسلم! میں اپنا کتا شکار کے لئے چھوڑتا ہوں، اب دوسرا کتا بھی اس کے ساتھ شامل ہوجاتا ہے، اور یہ پیتنہیں چلتا کہ شکار کس کتے نے کیا ہے۔ حضور اقدس صلی الله علیه وسلم نے فرمایا:
اس شکار کومت کھاؤ، اس لئے کہتم نے صرف اپنے کتے پر نہیں کتے پر نہیں ہے، دوسرے کتے پر نہیں پڑھی۔

سے صدیث اس پر دلالت کر رہی ہے کہ جب ' ذکاۃ شرع' کے حصول میں شک پیدا ہو جائے اور دونوں احمال برابر ہوں تو اس جانور کا کھانا

<sup>(</sup>۱) صحح بخارى، كتاب الذباح، باب اذا وجد مع المصيد كلبا آخر، مديث نمبر ۵۳۸۲ -

حرام ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ''حیوانات' کے اندراصل''حرمت' ہے، کیونکہ اگراصل''اباحت' ہوتی تو شک کی حالت میں وہ حیوان حرام نہ ہوتا۔

دوسری طرف قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ کے ارشاد نے صرف اہل

كتاب كى ذبيحه كى جلت كې تخصيص فرمادى ہے۔ چنانچدار شادفرمايا:

وَطَعَامُ اللَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حِلُّ لَكُمُ (١) الْكِتَابَ حِلُّ لَكُمُ (١) ان لوگوں كا طعام تمهارے لئے حلال ہے جن كو كتاب

دی گئی ہے۔

ا لہٰذا اگر سب کا طعام مسلمانوں کے لئے حلال ہوتا تو پھر اللّہ تعالیٰ اہل کتاب کے ذکر کی تخصیص نہ فرماتے۔

بعض معاصرین نے مندرجہ بالا استدلال کو "استدلال بمفھوم اللقب" قرار دے کر روکیا ہے۔ یہ بھی درست نہیں، بلکہ یہ استدلال

مكوت عنه چيز ميں اصل كى طرف رجوع كرنے كے اصول سے ہے اور

"حیوانات" میں اصل حرمت ہے، جیسا کہ ماقبل میں بیان کیا۔

ببرحال المحج بات جس پر ہرزمانے میں امت کا اجماع رہا ہے وہ سے

ہے کہ مسلمان کے لئے '' ذبیحہ'' اس وقت تک حلال نہیں جب تک اس کو ذرج

كرنے والامسلمان يا الل كتاب نه موء اور الل كتاب عدراد يبود ونصارى

يں۔

(۱) سورة المائدة ، آيت ۵ -

البته بعض اقوال شاذّه میں "مجوں" کو اہل کتاب میں سے شار کیا ہے۔ اور اس حدیث سے استدلال کیا ہے جس میں حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

سنّوا بھم سُنّة أهل الكتاب (1) محوس كے ساتھ الل كتاب جيسا معامله كرو\_

لیکن سی جا در "جزید" کے بارے میں بی حدیث پیش کر کے اس سے استدلال میں ہے، اور "جزید" کے بارے میں بی حدیث پیش کر کے اس سے استدلال کیا گیا تھا، جس کا واقعہ بیہ ہوا کہ حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کو " مجوں" سے جزیہ وصول کرنے کے بارے میں تر دو تھا تو اس وقت حضرت عبدالرحمٰن بن عوف رضی اللہ عنہ نے بی حدیث سائی، چنانچہ اس حدیث کی بنیاد پر حضرت فاروق اعظم رضی اللہ عنہ نے بی حدیث سائی، چنانچہ اس حدیث کی بنیاد پر حضرت فاروق اعظم رضی اللہ عنہ نے مجوں سے جزیہ وصول فرمایا: بید واقعہ امام مالک رحمۃ اللہ علیہ نے "مؤطا" میں اس طرح نقل کیا ہے:

عن محمد بن على أن عمر بن الخطّاب رضى الله عنه ذكر المجوس فقال: مالك كيف أصنع في أمرهم؟ فقال عبد الرحمٰن بن عوف: أشهد لسمّعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: سنّوا بهم

(۱) المحلِّي لا بن حزم، ج٤، ١٥ ١٥٨

سنة اهل الكتاب (1)

حضرت محمد بن علی سے مروی ہے کہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے مجوس کا ذکر فرمایا اور بیسوال کیا کہ ان کے بارے میں کیا معاملہ کروں؟ حضرت عبدالرحمٰن بن عوف رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ میں گوائی دیتا ہوں کہ میں نے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کو بیفرماتے ہوئے سنا کہان کے ساتھ اہل کتاب جیسا سلوک کرو۔

جہور فقہاء نے اس بات پر کہ''اہل کتاب'' کا لقب صرف'' یہود و

نصاری می منحصر ب، اس آیت سے استدلال کیا ہے:

أَنُ تَقُولُوا إِنَّمَا أُنْزِلَ الْكِتَابُ عَلَى طَائِفَتَيُنِ مِنُ قَبُلِنَا وَإِنْ كُنَّا عَنُ دِرَاسَتِهِمُ

لَغَافِلِيُنَ 0 (٢)

دوسری بات یہ ہے کہ مندرجہ بالا حدیث میں حضور اقدس صلی الله علیه وسلم نے "مجوس" کو اہل کتاب میں سے شارنہیں فرمایاء بلکہ بیفر مایا کہ جزیبہ وصول کرنے میں ان کے ساتھ اہل کتاب جیسا معاملہ کرو۔اس سے معلوم ہوا

<sup>(</sup>۱) مؤطاامام مالك، كتاب الزكاة، باب جزية أهل الكتاب

<sup>(</sup>٢) سورة الانعام، آيت ١٥٢-

کہ مجوں اہل کتاب میں سے نہیں ہیں، البتہ ان کا جزیہ قبول کرنے کے معاملہ میں ان کے ساتھ اہل کتاب جیسا معاملہ کیا جائے گا۔ (جس طرح اہل کتاب سے جزیہ وصول کر سکتے ہیں، ای طرح مجوں سے بھی جزیہ وصول کر سکتے ہیں، ای طرح مجوں سے بھی جزیہ وصول کر سکتے ہیں )

## اہلِ کتاب کے ذبیحہ کا مسئلہ

اس پرتمام امت کا اتفاق ہے کہ اہل کتاب یعنی یہود ونصاریٰ کا ذبیحہ مسلمانوں کے لئے حلال ہے اور سال تذکیہ میں سے ہیں۔ اس کی دلیل اللہ تعالیٰ کا بیارشاد ہے:

وَطَعَامُ الَّـذِيْنَ أُوتُوا الْكِتَابَ حِلُّ لَكُمُ (١)

یعیٰ جن لوگوں کو کتاب دی گئی ہے ان کا طعام تمہارے لئے حلال ہے۔اور اہل علم کا اس پراتفاق ہے کہ اس آیت میں''طعام'' سے مراد'' ذبیحہ جانور'' ہے۔ چنانچہ علامہ ابن کثیر رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

وَطَعَامُ الَّذِيْنَ اُوتُوا الْكِتَابَ حِلُّ لَكُمُ ـ قال ابن عباس وأبو أمامة و مجاهد، و سعيد بن جبير و عكرمة و عطاء والحسن ومكحول و ابراهيم النخعى و السدى و

(۱) سورة المائدة ، آيت ۵-

مقاتل بن حيان: يعنى ذبائهم، وهذا أمر مجمع عليه بين العلماء أن ذبائحهم حلال للمسلمين، لأنهم يعتقدون تحريم الذبح لغير الله ولا يذكرون على ذبائحهم الا اسم الله وان اعتقدوا فيه تعالى ماهو منزه عنه تعالى و تقدس - (1)

اس آیت "وَطَعَامُ الَّـذِینَ النے" کے بارے میں حضرت عبداللہ بن عباس، حضرت ابو امامة ، حضرت عجابہ ، حضرت معید بن جبیر، حضرت عکرمة ، حضرت عطاء، حضرت حسن، حضرت اکمول، حضرت ابراہیم نحی، حضرت مسلک، حضرت مقاتل بن حیان رحمہم اللہ تعالی حضرت مسلک، حضرت مقاتل بن حیان رحمہم اللہ تعالی کا کبنا ہے ہے کہ ' طعام' ہے مراد اہل کتاب کے ذبح کردہ جانور ہیں، اور یہ بات علماء کے درمیان متفق علیہ ہے کہ ان کا ذبیحہ مسلمانوں کے لئے حلال ہے ، اس لئے کہ ان کا فیدہ ہے ہے کہ غیر اللہ کے نام پر ذبح کرنا حرام ہے اور وہ لوگ اپنے ذبیحہ پر اللہ کے علاوہ کی اور کا نام نہیں لیتے ، اگر چہ وہ اللہ تعالی کے علاوہ کی اور کا نام نہیں لیتے ، اگر چہ وہ اللہ تعالی کے علاوہ کی اور کا نام نہیں لیتے ، اگر چہ وہ اللہ تعالی

<sup>(</sup>۱) تغییراین کثیر، ج۲،ص ۱۹ طبع لا بور،۳۹۳ ه

کے بارے میں ایسا عقیدہ رکھتے ہیں جس سے اللہ تعالیٰ پاک اور منزہ ہیں (یعنی وہ بیعقیدہ رکھتے ہیں کہ معاذ اللہ، حضرت عیلیٰ علیہ السلام اللہ کے بیٹے ہیں)۔

اب سوال یہ ہے کہ کیا اہل کتاب کے ذبیحہ میں بھی ان تمام شرا لط کا پایا جانا ضروری ہے جو شرا لط مسلمان کے ذبیحہ میں پائی جانی ضروری ہیں۔ مثلاً یہ کہ ذبح کے وقت جانور کی رگیس کا ثنا اور آلہ ذبح کا تیز ہونا اور ذبح کے وقت بسم اللہ پڑھنا؟ چونکہ بعض معاصرین کا دعویٰ یہ ہے کہ اہل کتاب کا ذبیحہ مطلقاً حلال ہے، چاہے وہ کی بھی طریقے سے ذبح کریں۔ اس لئے اس مسئلہ میں بہت غور اور تعمق کی ضرورت ہے، چنا نچہ ہم اس مسئلے پر دو پہلو سے مسئلہ میں بہت غور اور تعمق کی ضرورت ہے، چنا نچہ ہم اس مسئلے پر دو پہلو سے بحث کریں گے، ایک یہ کہ کیا اہل کتاب کے ذبیحہ کے حلال ہونے کے لئے یہ مشروری ہے کہ وہ جانور کو مشروع طریقے پر ذبح کریں؟ مثلاً یہ کہ تیز دھار در آلے ہے اس کی رگیس کا ٹیس؟ دوسرے یہ کہ کیا ذبح کے وقت ان کے دار آلے ہے اس کی رگیس کا ٹیس؟ دوسرے یہ کہ کیا ذبح کے وقت ان کے لئے ''بہم اللہ' پڑھنا ضروری ہے؟

## اہل کتاب کیلئے مشروع طریقے پر جانور ذرج کرنا

جہاں تک پہلے مسلے کا تعلق ہے، جمہور فقہاء کا کہنا یہ ہے کہ ' کتابی'' کا ذبیحہ اس وقت حلال ہے جب جانور کو ذرج کرتے وقت تیز دھار دار آ لے سے وہ تمام رگیس کا ٹیس جن کا کا ٹنا ضروری ہے۔ یہی بات حق ہے اور ان دلائل سے ثابت ہے جن کا انتاء اللہ ہم آگے ذکر کریں گے۔لیکن اس کے مقابلے میں بعض معاصرین کا کہنا ہے ہے کہ ''کتابی'' کا ذبیحہ مطلقاً حلال ہے، چاہی نے جانور کوکسی بھی طرح سے قبل کیا ہو، کیونکہ کتابی کا ذبیحہ اس آیت کے عموم میں واخل ہے (وَ طَعَامُ اللّٰذِیْنَ اُو تُوُا الْکِتَابَ حِلُ' لَیْکُمُ) اور یہ حضرات قاضی ابن عربی رحمۃ اللہ علیہ کے قول سے استدلال کرتے ہیں جس میں انہوں نے فرمایا:

وَلقد سئلت عن النصرانى يفتل عنق الدجاجة ثم يطبخها: هل يؤكل معه أوتؤخذ طعاماً منه؟ وهى المسئلة الثامنة، فقلت: تؤكل لأنها طعامه و طعام أحباره و رهبانه وان لم تكن هذه ذكاة عندنا، ولكن الله تعالى أباح طعامهم مطلقاً ، وكل مايرونه فى دينهم فإنه حلال لنا فى ديننا الا ماكذ بهم الله سبحانه فيه (1)

قاضی ابن عربی رحمة الله علیہ سے ایک نصرانی کے بارے میں سوال کیا گیا کہ وہ مرغی کی گردن موڑ کر اس کو مار دیتا ہے، پھر اس کو پکا تاہے، تو کیا اس کے

(۱) احكام القرآن، لابن عربي، ج ۲، ص ۵۵۲، مطبوعه عيسى البابي الحلبي . ساتھ کھایا جاسکتا ہے؟ یا اس نصرانی سے کھانا قبول کیا جاسکتا ہے؟ یہ آٹھواں
مسکلہ ہے۔ تو میں نے جواب میں کہا کہ ہاں، اس کو کھایا جاسکتا ہے، کیونکہ وہ
مرغی اس کا کھانا اور اس کے علاء کا کھانا ہے، اگر چہ بیطریقہ ہمارے نزدیک
ذکاۃ شرعی نہیں ہے، لیکن اللہ تعالیٰ نے ان کا ''طعام' ہمارے لئے مطلقا مباح فرمایا ہے، لہذا جس چیز کو وہ اپنے دین کے مطابق حلال سمجھیں، وہ چیز مباح فرمایا ہے، لہذا جس چیز کو وہ اپنے دین کے مطابق حلال سمجھیں، وہ چیز ہمارے دین میں بھی حلال ہوگی، سوائے ان چیزوں کے جن میں اللہ تعالیٰ نے ان کی تکذیب فرمائی ہے۔

لیکن امام ابن عربی رحمۃ اللہ علیہ کا مندرجہ بالا عجیب قول اس اصل کے بالکل متعارض ہے جو اصل انہوں نے اپنی اس کتاب میں مندرجہ بالا قول سے صرف ایک صفحہ پہلے ذکر فرمائی ہے۔جس کی عبارت یہ ہے:

فإن قيل: فما أكلوه ـ أى أهل الكتاب ـ على غير وجه الذكاة كالخنق وحطم الرأس؟ فالجواب: أن هذه ميتة وهى حرام بالنص وإن أكلوها فلا ناكل نحن كالخنزير فهو حلال لهم و من طعامهم و هو حرام علينا فهده مثله و الله اعلم ـ (1)

اگریه سوال کیا جائے که اہل کتاب جو جانور غیر ذکاۃ شری طریقے پر ذبح

<sup>(1)</sup> حواله بالاء ص ۲۵۵ سه

کرے کھاتے ہیں، مثلاً اس جانور کا گلا گھونٹ کر ماردیا یا سر کچل کر ماردیا،
ایسے جانور کا کیا تھم ہے؟ اس کا جواب سے کہ سے ہمارے نزدیک مردار
ہے اور نص کے ذریعہ حرام ہے۔ اگر وہ اس جانور کو کھاتے ہیں تو ہم نہیں
کھانیں گے، جیسے خزیران کے لئے حلال ہے اور ان کے طعام میں داخل
ہے، لیکن ہمارے لئے حرام ہے۔ اس قتم کے ذریح کئے ہوئے جانور کا بھی
ہی تھم سے

لہذا علامہ ابن عربی رحمۃ اللہ علیہ کی مندرجہ بالا دوعبارتوں میں صریح تعارض واقع ہور ہا ہے، اور قاعدہ یہ ہے کہ جب دوعبارتوں میں تعارض واقع ہو جائے تو اس عبارت کو قبول کرنا زیادہ مناسب ہوتا ہے جو ثابت بالنص ہو اور امّت کے تعامل سے اس کو تائید حاصل ہو۔ لہذا وہ فتو کی شاؤہ قبول نہیں کیا جائے گا جو مندرجہ ذیل دلائل قویہ کے خالف ہے:

پہلی دلیل -----

الله تعالیٰ کا ارشاد ہے:

حُرِّمتُ عَلَيُكُمُ المُمْيَةُ وَالدَّمُ وَلَحُمُ الْحَيْرِ اللَّهِ بِهِ وَالْمُنْحَنِقَةُ الْحِنْزِيْرِ وَمَآ أُهِلَّ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ وَالْمُنْحَنِقَةُ وَالمُمُو قُوْذَةُ وَالمُمَرَدِّيَةُ وَالنَّطِيْحَةُ وَمَآ أَكَلَ اللَّهُ عُلِيَحَةً وَمَآ أَكَلَ اللَّهُ عُلِيَّةً مُ (١)

) سورة المائدة ، آيت ٦-

اس آيت مين "منحنقة" اور "موقو ذة" كوعلى الاطلاق حرام قرار دیا ہے، لہذا اس آیت کے تحت ہروہ جانور داخل ہے جس کو گلا گھونٹ کر مارا گیا ہو اور جس کو بچل کر مارا گیا ہو۔ لہذا جولوگ قرآن کریم کی اس آیت: وَطَعَامُ الَّذِيْنَ أُوتُوا الْكِتَابَ حِلُّ ۚ لَكُمْ ے عموم سے استدلال کرتے ہوئے یہ کہتے ہیں کہ اہل کتاب کا "منحنوقة" اور''موقوزہ'' جانور حلال ہے، ان کو جائے کہ وہ اہل کتاب کے ذرج کئے تھئے خز بر کو بھی حلال کہیں ، کیونکہ خز بر بھی اہل کتاب کے طعام میں داخل ہے، لہذا اگر مذکورہ آیت سے خزیر کے گوشت کے حرام ہونے پر استدلال کیا جائے گا تو ای آیت ہے ہی "منحنقة" اور"موتوزه" کی حرمت پر استدلال کیا جائے گا اور دونوں میں کسی تفریق کی گنجائش نہیں۔اور اگر مذکورہ آیت خنزیر کے گوشت کی ''طعام اہل کتاب'' سے مخصیص کر رہی ہے، تو نیمی آیت "منحنقة" اور"موتوذه" كي بطريق اولي تخصيص كرے گي،اس لئے كەخزىر ان کے دین میں حلال ہے اور "منحنقة" اور"موقوذه" ان کے بھی اصل مذہب میں حرام ہے، جیسا کہ انشاء اللہ عنقریب اسکا بیان آئے گا، لہذا اگر وہ طعام جوان کے مذہب میں حلال ہے جیسے خزیر، یہ "طعام اہل کتاب" سے متنتیٰ ہے جومسلمانوں کے لئے حلال ہیں، تو وہ طعام جو ان کے اصل يذبب مين بعي حرام بين ، جيسے "منحنقة" اور "موتوزه" بياتو بطريق اولى

"طعام اہل کتاب" ہے مشتیٰ ہوں گے۔

## دوسری دلیل

اسم مشتق پر تھم وارد ہوتا ہے تو مادہ اشتقاق اس تھم کی علت ہوتا ہے۔ مثلًا جب ہم نے یہ کہا کہ "اکر موا العلماء" علاء کا اگرام کرو۔ اس میں اگرام کا تھم" پروارد ہے جواسم مشتق ہے، اور اس کا مادہ اشتقاق "علم" ہے، لہذایہ "علم" کلام کی علت ہے۔ لہذا ہوتا ماکم کا مادہ اشتقاق "علم" میں سورة ماکدہ کی آیت میں حرمت کا تھم "منخنقة" اور "موقوذه" پروارد ہوا ہے، تو حرمت کے تھم کی علت "حنق" اور "وقذ" ہوگی، لہذا جہال کہیں "حنق" اور "وقذ" ہوگی، لہذا جہال کہیں "حنق" اور "وقذ" ہوگی، لہذا جہال کہیں میں خائق اور "وقذ" کی دیا ت کا حرمت اور چلت پرکوئی اثر نہیں ہوگا، لہذا سے میں خائق اور واقذ کی دیا ت کا حرمت اور چلت پرکوئی اثر نہیں ہوگا، لہذا سے میں خائق اور اور قذ" کے نتیج میں جانور حرام ہوجائے گا، چا ہوا کر ای ایک ایر ایک کی تا ہوگا، لہذا

## تيسری دليل

والامسلمان ہو یا کتابی ہو۔

تيسري دليل بيه كهاس آيت:

. وَطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حِلُّ لَكُمُ

سے زیادہ سے زیادہ یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ ذرج کے معاملے میں اہل کتاب مسلمانوں کے برابر ہیں، اس معاملے میں دونوں کے درمیان کوئی فرق نہیں۔ لیکن اس آیت ہے اہل کتاب کی مسلمانوں پر فوقیت اور مزیت ٹاب نہیں ہوتی حتی کہ یہ کہا جائے کہ مسلمانوں کا جو ذبیحہ حرام ہے وہ اہل کتاب کا حلال ہے۔ اور علامہ ابن عربی رحمۃ اللہ علیہ کے قول کو قبول کرنے کے نتیج میں اہل کتاب کو مسلمانوں پر اس بارے میں فوقیت حاصل ہو جائے گی کہ اہل کتاب جانور کو جس طریقے بھی ذرج کریں وہ حلال ہے اور اگر مسلمان جانور کو اس طریقے پر ذرج کریں تو وہ جانور حرام ہے ، ظاہر ہے کہ یہ

چوهی دلیل

منتجه بداهة باطل ہے

چوتھی دلیل ہے ہے کہ است اسلامیہ کا بید مسلّمہ اصول ہے کہ "ان الکفار کلھم ملۃ واحدہ" تمام کفارایک مِلّت ہیں۔اس اصول کا تقاضہ یہ ہے کہ اہل کتاب کا تھم بھی دوسرے کفار کی طرح ہونا چا ہے الہٰذا جس طرح دوسرے کفار کا ذبیحہ بھی حرام ہونا چا ہے۔لیکن دوسرے کفار کا ذبیحہ بھی حرام ہونا چا ہے۔لیکن شریعت اسلامیہ نے ذبی اور نکاح ان دومعاملات میں اہل کتاب کو دوسرے تمام کفار سے ممتاز کر دیا ہے، اس لئے کہ ذبی اور نکاح کے احکام ان کے نزدیک بالکل اسلامی احکام کے مماثل ہیں، چنا نچہ ذبی کے اندر وہ لوگ ان تمام شرائط کا لحاظ رکھتے ہیں جو اسلام نے مسلمانوں پر فرض کی ہیں اور ذبی کے بیا حکام اب تک ان کی مقدس کتابوں میں موجود ہیں، باوجود یکہ ان کے اندر بہت سی تح یفات ہو چکی ہیں۔ ان کی مقدس کتابوں کی معض عبارتیں اندر بہت سی تح یفات ہو چکی ہیں۔ ان کی مقدس کتابوں کی بعض عبارتیں

مندرجه ذيل بن

كتاب "الكلاويين" ميس جس كو" كتاب الأحبار" بهى كهاجاتا بـ

آيا ہے:

وأماشحم الميتة و شحم المفترسة فيستعمل لكل عمل لكن أكلاً لا تأكلوه (١) مردار كي چربي اور چار نے والے جانور كي چربي ہركام ميں استعال كي جائتى ہے، ليكن جہال تك اس كے كھانے كاتعلق ہے تواس كومت كھاؤ۔

كتاب "الاستثناء"كاندربيعبارت درج ب

وأما ذبائحك فيسفك دمها على مذبح الربّ الهلك واللحم تأكله - احفظ واسمع جميع هذة الكلمات التي أنا أوصيك بهالكي يكون للك و لا ولا دك من بعدك خير إلى الأبد اذا عملت الصالح والحق في عيني الربّ الهك - (٢)

<sup>(</sup>۱) لاوتین ، ج ۷، ص ۲۳-

<sup>(</sup>٢) الاستناء، ج١١ص ٢٨،١٧ -

اپنے رب کے نام پر بہاجو تیرامعبود ہے اوراس کا گوشت کھا۔ اس کو یاد کرلو اور بیتمام کلمات جن کی میں تمہیں وصیت کر رہا ہوں ان کو سن لو، تاکہ تمہارے لئے اور تمہاری اولاد کے لئے ہمیشہ کے لئے خیر ہوجائے۔

مندرجه بالا دونوں كتابوں كو يبود اور نصاري مرايك مانتے ہيں۔

جہاں تک صرف نصاریٰ کی کتابوں کا تعلق ہے تو ''اعمال الرسل'' جو ''لوقا'' کی طرف منسوب ہے،اس میں بیرعبارت درج ہے:

ونحن أن لا نضع عليكم ثقلاً أكثر غير هذه الأشياء الواجبة أن تمتنعوا عمّاذبح للأصنام وعن الدم و المخنوق والزنا-(۱) اور مارا خيال يه ب كه بم آپ پران چنداشياء واجب ك علاوه زياده بوجم نبيل والين گ، وه يه كه م ال جانور ك كها نه سے باز رموجو بتوں ك نام پر ذريح كيا گيا ہے اور خون سے اور اس جانور كوكھا نے سے باز رموجو بتوں كام پر ذريح كيا گيا ہے اور خون سے اور اس جانور كوكھا نے سے بحر گلا گھونٹ كر مارا گيا ہو اور زنا ہے۔

اس کتاب میں دوسری جگہ بی عبارت موجود ہے:

(۱) أعمال، ج ۱۵،٥ ٢٨-

واَمَّا من جهة الذين آمنوا من الأمم فأرسلنا نحن إليهم و حكمنا أن لا يحفظوا شيئًا مثل ذلك سوى أن يحافظوا على أنفسهم مماذبح للأصنام ومن الدم ومن المخنوق والزنا ـ (١)

ان لوگوں کے لئے جو آمتوں میں سے ایمان لے آئے، پس ہم نے ان کی طرف بی تھم بھیجا کہ اس جیسی کسی چیز سے بیخے کی ضرورت نہیں، سوائے اس کے کہ وہ لوگ اپ آپ کو اس جانور کو کھانے سے بیائیں جو بتول کے نام پر ذرج کیا گیا ہو اور خون سے اور گلا گھونٹے ہوئے جانور سے اور زنا ہے۔

پیشوایس، وه ایخ پہلے رسالے میں ''اہل کورنشوس'' کی طرف کصتے ہیں:

بل إن مایذبجه الأمم فإنما یذبحونه
للشیاطین لا لله فلست أرید أن تكونوا انتم
شركاء الشیاطین لاتقدرون أن تشربوا
كأس الرب وكأس الشیاطین ولا تقدرون

''بولوس'' جو نصاریٰ کے گمان کے مطابق رسول اور ان کے مقتدا اور

<sup>(+)</sup> اعمال، ج ۲۱،ص ۲۵

ان تشتركوا في مائدة الربّ وفي مائدة الشياطين ـ (١)

بلکہ جو تو میں جانور ذرج کرتی ہیں، وہ شیطان کے نام پر ذرج کرتی ہیں، اللہ کے لئے ذرج نہیں کرتیں۔ میں نہیں چاہتا کہ تم شیطان کے شرکاء بن جاؤ، تم اس بات پر قادر نہیں ہوکہ رب کے پیالے سے بھی پیواور شیطان کے پیالے سے بھی پیو، اور تم اس پر قادر نہیں ہوکہ رب کے دستر خوان اور شیطان کے دستر خوان دونوں کو ایک ساتھ جمع کرلو۔

<sup>(</sup>۱) کورنوس، ج ۱۰، ص ۲۰ و ۲۱،

اس میں یہ بات درج ہے:

If he slauhtered with a hand-sickle or with a blint or with a read what he slaughter is valid. All amy slaughers and at any time and with any implement excepting a reaping sickle or a saw or teeth or the binger nails, since these choke.(1)

یعنی اگرکوئی شخص ہاتھ کی چھری ہے، یا تیزششے ہے،
یا بانس کے چھلکے ہے ذرئ کرے تو وہ جانور حلال ہے،
ہر شخص جس وقت چاہے جس چیز سے چاہے ذرئ کرسکتا ہے، البتہ درانتی ہے، آری ہے، دانت ہے،
اور انگلیوں کے ناخن سے ذرئ کرنا جائز نہیں، جب
کہ وہ دانت اور ناخن جسم کے ساتھ لگے ہوئے ہوں،
اس لئے کہ یہ خنق، میں داخل ہے۔

ڈاکٹر ہربرڈ دینی''مشنا'' کی مندرجہ بالانص کے تحت لکھتے ہیں کہ ذکا کے جن احکام کا یہودی اعتبار کرتے ہیں ہیداس شریعت کا ایک حصتہ ہے جو حضرت موک علیہ السلام کوکوہ طور پر دی گئی تھی،جس کا خلاصہ پانچ باتیں ہیں:

(1) the Mishnah hullin 1.p 513 oxford 1987-

ا۔ جانور کے گلے پر چھری چلانے کے ددران کوئی وقفہ نہ ہونا واجب ہے۔ بلک واجب بہ ہے کہ چھری کو آگے میچیے سلسل چلایا جائے۔

ذیح کرتے وقت جانور پر کسی جماری چیز کا وزن نہ ڈالنا واجب

 ۳۔ ذرج کرتے وقت جانور کی کھال پر یا اس کے کلے پر یا اس کی رگوں پر حچیری کا دباؤ بھی نہ ڈالنا واجب ہے۔

یہ بھی ضروری ہے کہ ذرج کرتے وقت چھری حلق کی اس جگہ ہے

تجاوز نہ کرے جس جگہ ہے اس کو کا ٹا جا رہا ہے۔

یہ بھی ضروری ہے کہ ذرج کاعمل نرخرہ کو یا رگوں کو اس کی جگہ ہے

ہٹانے میں کوئی اثر نہ کرے۔(۱)

بهرحال! مندرجه بالانصوص ان كتابول كي بين جن كويبود اورنصاري مقدس مانتے ہیں اورجوان کے دین اور شریعت کا بنیادی ما خذ ہیں۔ بیانصوص ] مندرجه ذیل اموریر دلالت گرتی ہیں:

اولاً: منخنقة " اور "موتوذه" أن كي شريعت مين بهي حرام ہے

جیے ہاری شریعت میں حرام ہے۔

ٹانیا: ظاہریہ ہے کہ ان کے نزدیک بھی اللہ تعالیٰ کے لئے ذرج كرنا واجب ہے۔ يا دوسرى عبارت ميں يون كہا جائے كداللد كے نام ير ذرك كرنا واجب ب، جيماك "بولوس"كاس رسالي سے ظاہر مور ما ب جو

انہوں نے ''اہل کورنٹوس'' کے نام لکھا تھا جیسا کہ ہم نے پیچھے بیان کیا۔ ثالثاً: قاضى ابن عربي رحمة الله عليه نے اس مرغى كے حلال مونے كا جوفتوى ديا جس كونفرانى فى كردن موثركر مار ديا مو، جيما كه"احكام القرآن ' کی عبارت سے ظاہر ہے۔ اگر اس فقی کی ان کی طرف نسبت سیح ہے توان کا بیفتوی ان کی دوسری عبارت سے متعارض ہے جو اس کتاب ''احکام القرآن' میں موجود ہے اوران کا بیفتوی ان کے اس گمان کی بنیادیر ہے کہ نصاریٰ کے نزدیک 'مختوفۃ' جانور حلال ہے، اور اس مسکلہ میں انہوں نے بیات بیان فرمائی کہ جو چیزان کے نزدیک ان کے ندہب میں حلال ہے،وہ ہمارے مدہب میں بھی حلال ہوگی۔لیکن خود نصرانیوں کی كتابوں سے بيہ بات ظاہر ہوگئ كدان كابي كمان غلط تفاء اس لئے كدان كى مقدس کتابیں اس بات کی صراحت کر رہی ہیں کہ'' مختوق'' جانور ان کے زد یک حرام ہے، جیما کہ"ا عمال الرسل" کی عبارت ہم نے بیجھے ذکر کی۔ البذا اگرش این عربی رحمه الله علیه کو بینلم موتا که "مخنوق" جانور نصاری کے ندهب میں حرام ہے تو وہ ایسافتوی ندریتے۔

رابعا: حافظ ابن کثیر رحمة الله علیہ نے اس بارے میں جو کچھ فر مایا ہے، یہود و نصاری کے نصوص سے اس کی صحت ظاہر ہوگی، چنانچہ انہوں نے فرمایا:

وهذا أمر مجمع عليه بين العلماء أن

ذبائحهم حلال للمسلمين لأنهم يعتقدون تحريم الذبح لغير الله ولا يذكرون على ذبائحهم الا اسم الله وان اعتقدوا فيه تعالى ماهو منزه عنه ـ(١)

یہ بات علاء کے درمیان متفق ہے کہ ان (یہود و نصاریٰ) کے ذبح کردہ جانور مسلمانوں کے لئے حلال ہیں، اس لئے کہ یہ لوگ غیر اللہ کے نام ذبح کرنے کو حرام سجھتے ہیں اور اپنے ذبائح پر اللہ کے نام کی اور کا نام نہیں لیتے۔اگر چہ وہ لوگ اللہ تعالیٰ کے بارے میں ایساعقیدہ (تثلیث وغیرہ کا عقیدہ) رکھتے ہیں جس سے اللہ تعالیٰ مزہ اور پاک

پانچویں دلیل

نصرانی کے مخنوقہ اور موقوزہ کو حلال قرار دینے سے لازم آتا ہے کہ خانق اور واقذ اگر مسلمان ہوتو حیوان حرام ہے اور اگر خانق نصرانی ہوتو حیوان اگرچہ نصرانی کے دین میں حرام ہے، لیکن ہم کہتے ہیں کہ "اس کا مخنوقہ حیوان مسلمانوں کے لئے حلال ہے۔"

<sup>(</sup>۱) تفسیرابن کثیر، ج ۲،ص ۱۹

گویاکہ''خانق'' کا کافر ہونااسگی امتیازی خصوصیت ہے جس کی وجہ کے اس کا وہ عمل جائز قرار دیدیا گیا جو اس کی اور ہماری شریعت میں بالا جماع حرام ہے، اور یہ سارے بالکل بدیبی باطل نتائج ہمارے اس قول سے پیدا ہوئے کہ ہم نے کہا ''جس جانور کو اہل کتاب قتل کردے وہ مسلمانوں کے لئے حلال ہے ، چاہے وہ اسے غیر مشروع طریقہ ہی سے کیوں نقت کرے'' اور ظاہر ہے جس قول سے ایسے باطل نتائج پیدا ہوں گے وہ جس قول سے ایسے باطل نتائج پیدا ہوں گے وہ بھی باطل نتائج پیدا ہوں گے

#### چھٹی دلیل

چھٹی دلیل یہ ہے کہ یہود اور نصاری کو دوسرے کفار کے مقابلے میں جوخشوصیت اور امتیاز حاصل ہے وہ دو چیزوں کی وجہ سے ہے، ایک بید کہ ان کا ذبیحہ سلمانوں کے لئے حلال ہے، دوسرے بید کہ ان کی عورتوں سے نکاح کرنا مسلمانوں کے لئے حلال ہے۔ اور بیمسلم ہے کہ مسلمان کے لئے اہال کتاب کی کمی عورت سے نکاح کرنا اس وقت حلال ہے جب اس نکاح میں وہ تمام شرا نظام وجود ہوں جو ہماری شریعت میں واجب ہیں۔

لہذا اگر کوئی مسلمان کی اہل کتاب خاتون سے غیر مشروع طریقے پر نکاح کرلے، مثلاً یہ کہ وہ خاتون اس کی محرمات میں ہو یا گواہوں کے بغیر نکاح کرے یا مشروع ایجاب وقبول کے بغیر نکاح کرلے، تو کوئی شخص بھی اس نکاح کو حلال نہیں کہتا۔ اس سے پیتہ چلا کہ اہل کتاب خاتون سے نکاح کا طلال ہونا. اس شرط کے ساتھ مشروط ہے کہ وہ نکاح شریعت اسلامیہ کے مطابق ہو۔ اور اگر وہ نکاح شریعت کے خلاف ہوتو اس کو درست کرنے کے لئے قرآن کریم کی اس آیت:

ونِسَاؤ هُمُ حِلُّ لَّكُمُ (١)

سے استدلال کرنا ورست نہیں ہوگا۔ (اور یہ نہیں کہا جائے گا کہ جب اہل کتاب عورت ہمارے لئے حلال ہے، چاہے مثروع طریقے پر حاصل کی گئی ہو) مشروع طریقے پر حاصل کی گئی ہو) .

لہذا جب نکاح کے اندر یہ اصول ہے تو ''ذکح'' کے اندر بھی یہی اصول نافذ ہوگا کہ انکاذ بیجہ ہمارے لئے اس وقت حلال ہوگا جب وہ مشروع

طریقے پر ذن کیا گیا ہو۔ اور اگر وہ اس غیر مشروع طریقے پر ذن کیا گیا ہوگا، مثلاً محنق یا وقذ کے ذریعہ تو اس کواس آیت:

وَطَعَامُ الَّذِيْنَ أُوتُوا الْكِتَابَ حِلُّ لَكُمُ \_

ے استدلال کر کے طلال کرنا کیے صحیح ہوگا، جبکہ '' نکاح'' اور'' ذریح'' ایک ہی

طرح کے دوتھم ہیں۔ ساتویں دلیل

ساتویں ولیل یہ ہے کہ''میع''''منخنقہ " اور''موقوذہ'' کی حرمت

(۱) بورهٔ نماء

چونکہ مطلق نص قطعی سے ثابت ہے اس لئے فقہاء است کا ان کی حرمت پر اجماع ہے، اگرچہ خانق اور واقد اہل کتاب میں سے کیوں نہ ہو۔ اور ا ہمارے علم کے مطابق قاضی ابن عربی رحمۃ اللہ علیہ کے علاوہ کسی نے بھی مخنوق اور موقوذہ جانور کو حلال نہیں کہا ہے، اور قاضی ابن عربی رحمة الله علیہ نے بھی صرف مذکورہ عبارت میں حلال کہا ہے، اور ان کی پیرعبارت ان کی دوسری عبارت سے بالکل متضاو ہے جواس کتاب میں اس عبارت سے صرف ایک صفحہ پہلے درج ہے۔ کیا قرآن و حدیث کی ان نصوص کو اور ان دلاكل قويدكو جومم في اور بيان كيم صرف علامه ابن عربي رحمة الله عليه ك ایک شاذ فتوی کی بنیاد پر چھوڑ دیا جائے گا جبکہ وہ فتوی متناقض بھی ہے اور اس زعم پرمنی ہے کہ' مخنوق ''جانور نصاریٰ کے مذہب میں طال ہے؟ جبکہ نصاری کی مقدس کتابوں کی عبارات سے اس زعم کا خطا ہونا بھی ظاہر

اور اگر ہم علامہ ابن عربی رحمۃ اللہ علیہ کی دونوں عبارتوں کے تفناد سے قطع نظر بھی کرلیں اور اس بات کونسلیم کرلیں کہ ان کاضیح ندہب یہی ہے، شباہ بنا کا بیہ ندہب شاذ ہے جس کوقر آن و حدیث کے ان نصوص اور دلائل قویہ نے رد کر دیا ہے جن ہے جمہور علاء است نے استدلال فرمایا ہے۔ لہذا اس تازک معاملے میں ان کا قول لینا کسی طرح بھی مناسب نہیں، جبکہ یہ معاملہ حلّت اور حرمت کا ہے اور حِلّت اور حرمت میں اختلاف کی صورت میں جانب حرمت کوتر جے ہوتی ہے، اور عبال پرتو نصوص قطعیہ اور اہل علم کے میں جانب حرمت کوتر جے ہوتی ہے، اور عبال پرتو نصوص قطعیہ اور اہل علم کے میں جانب حرمت کوتر جے ہوتی ہے، اور عبال پرتو نصوص قطعیہ اور اہل علم کے

ا تفاق کی طرف نظر کرتے ہوئے جانب حرمت ہی متعین ہے۔

بہرحال! حق بات یہ ہے کہ اہل کتاب کا ذبیحہ اس وقت تک حلال نہیں جب تک وہ حیوان کومشروع طریقے پر ذبح کرتے ہوئے اس کی رگیس

کاٹ کراس کا خون نہ بہائیں۔اوراگراہل کتاب کسی جانورکو "خنق یا وقذ" کے ذریعے یا کسی اور غیر مشروع طریقے سے قل کردیں تو وہ جانور حرام ہوگا۔

كياكتابي كے ذبيحہ ميں "تشميه" شرط ہے؟

دوسرا مسئلہ یہ ہے کہ کیا اہل کتاب کے ذبیحہ کے حلال ہونے کے لئے بیضروری ہے کہ وہ ذرج کے وقت اللہ کا نام لیے؟ اس میں فقہاء کے مختلف اقوال ہیں:

پہلاقول

(ا) پہلا قول یہ ہے کہ مسلمان اور کتابی دونوں کے ذبیحہ کے طلال ہونے کے لئے تسمیہ شرط ہے اور اس بارے میں مسلمان اور کتابی کے درمیان کوئی فرق نہیں، یہ حفیہ اور حنابلہ کا ندہب ہے۔ چنانچہ علامہ قدامہ رحمة الله علیه فرماتے ہیں:

فالتسمية مشترطة في كل ذابح مع العمد سواء كان مسلماً اوكتابياً فإن ترك الكتابي التسمية عن عمد أو ذكر اسم غير

اللَّه لم تحل ذبيحته، وروى ذَلكُ عن علَى وبه قال النخعي والشافعي(١) و حمّاد واسحاق و اصحاب الرأى (٢) ہر ذائح پرعمداً تسمیہ پڑھنا شرط ہے، چاہے وہ مسلمان ہو یا کتابی ہو، اگر کتابی نے قصداً تسمیہ جھوڑ دیا اور ذنح كرتے وقت غيرالله كا نام لے ليا تو اس كا ذبيحه حلال نہیں ہے۔حضرت علی رضی اللہ عندسے یہی بات منقول ہے اور امام تخفی، امام شافعی، امام حماد، امام اسحاق اوراصحاب الرأي كاليمي مسلك ہے۔ علامه كاساني رحمة الله عليه بدائع مين فرمات بين: ثم انما توكل ذبيحة الكتابي إذا لم يشهد ذبحه ولم يسمع منه شئى أوسمع وشهد

 منه تسمية الله تعالى وحده، لأنه إذا لم يسمع منه شئى يحمل على أنه قدسمى الله تبارك و تعالى و جرد التسمية، تحسينا للظن به كما بالمسلم(١)

ولو سمع منه ذكر اسم الله لكنه عنى بالله عزوجل المسيح عليه الصلاة والسلام قالوا: تؤكل، لأنه أظهر تسمية هي تسمية المسلمين إلا اذا نصّ فقال: بسم الله الذي هو ثالث ثلاثة، فلاتحل وقد روى عن سيدنا على رضى الله عنه أنه سئل عن ذبائح اهل الكتاب و هم يقولون مايقولون فقال رضي الله عنه: قد أحل الله ذبائحهم وهو يعلم مايقولون، فامّا اذا سمع منه أنه سمى المسيح عليه الصلاة والسلام وحده أوسمتي الله سبحانه و تعالى وسمي

<sup>(</sup>۱) یہ بھی اس صورت میں ہے جب اہل کتاب کے بارے میں معروف ومشہور ہوکہ وہ عموماً ذریح کے وقت اللہ کا نام لیتے ہیں الیکن اگر معروف یہ ہوکہ وہ ''تسمیہ'' کو ترک کرتے ہیں تو اس صورت میں ان کا ذبیجہ حلال نہیں ہوگا۔

السميح لا تؤكل ذبيحة - كذا روى عن سيدنا على رضى الله عنه ولم يروعنه غيره خلافه - (١)

اگر کتابی کے جانور ذبح کرتے ونت کوئی موجود نہ ہو، اور نہ ذرج کرتے وقت اس سے کچھ الفاظ سنے گئے ہوں، یا ذیج کے وقت کوئی موجود ہو اور اس نے ذیج کے وقت کتالی ہے صرف ''شمیہ' کے الفاظ سے ہوں، تو ان تمام صورتوں میں اس کا ذ<sup>یح</sup> کردہ جانور کھایا جائے گا۔اس لئے کہ جس صورت میں اس ہے ''شمیہ'' کے الفاظ کسی نے نہ سنے ہوں تو جیسے مسلمان کے ساتھ حسن ظن رکھا جاتا ہے، اس طرح اس کے ساتھ بھی حسن ظن کا معاملہ کرتے ہوئے میہ کہا جائے گا کہ اس نے ذریح کے وقت صرف اللہ کا نام لیا ہوگا۔ اور اگر کتابی سے ذریح کے وقت اللہ کا نام تو سنا گیا لیکن اس نے اللہ ہے (نعوذ باللہ) حضرت میسیٰ علیہ السلام مراد لئے، تو اس کے بارے میں فقہاء فرماتے ہیں کہ وہ جانور کھایا جائے گا، اس کئے کہ اس نے ذنح کے وقت ظاہراً وہی ''تسمیہ'' کہا جومسلمانوں کا

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع، ج٥،ص٢٧-

تسميد إلبته اگر وه كتابي صراحت كرت موس يول كم كر "بسم الله الذي هو ثالث ثلاثة" من اس کے نام پر ذرج کرتا ہوں جو تین میں کا تیسرا ہے تو اس صورت میں اس کا ذبیحہ حلال نہیں ہوگا۔ ایک روایت میں ہے کہ ایک مرتبہ حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے اہل کتاب کے ذبائح کے بارے میں سوال کیا گیا جبکہ وہ ایس ایس باتیں بھی کہتے ہیں،جواب میں حضرت علی رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے ان كا ذيجه طال فرمايا ب جبكه الله تعالى جانة مين جو کچھ وہ کہتے ہیں۔لہذا اگر کسی اہل کتاب کے بارے میں میر سنا جائے کہ وہ ذرئ کے وقت صرف حضرت عیسیٰ علیه السلام کا نام لیتا ہے یا اللہ تعالیٰ کا نام بھی لیتا ہے اوراس کے ساتھ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا نام بھی لیتا ہے تو اس صورت میں تو اس کا ذبیح نہیں کھایا جائے گا۔حضرت علی رضی اللہ عنہ ہے اسی طرح مروی ہے اوراس کے خلاف کوئی بات مروی نہیں۔

#### ۲\_ دوسرا قول

فقہاء کا دوسرا قول میہ ہے کہ کتابی کے ذبیحہ کے حلال ہونے کے لئے

ذرئ کے وقت اللہ تعالی کا لام لینا واجب نہیں، لہذا اگر کتابی ذرئ کے وقت
"دسمیہ" ہے سکوت کرے تب بھی اس کا ذبیحہ حلال ہوگا۔ البتہ اگر وہ ذرئ
کے وقت غیر اللہ کا نام لے، مثلاً وہ حضرت عیسیٰ علیه السلام کا نام لے لے تو
اس کا ذبیحہ حلال نہیں ہوگا، یہی قول مالکیہ کا ہے، چنانچہ" شرح الصغیر"

وجب عند التذكية ذكراسم الله بأى صيغة من تسمية أو تهليل او تسبيح أو تكبير لكن لمسلم لاكتابى فلا يجب عند ذبحه ذكر الله بل الشرط ان لايذكراسم غيره مما يعقد ألوهيته (1)

للدردريس ہے

سند کمیر الینی و رک کے وقت اللہ کا نام لینا واجب ہے،
عیاہے وہ کوئی بھی صیغہ ہو ہمیہ کا ہو، یا تہلیل کا ہو، یا
تبیع ہو، یا تکبیر ہو، لیکن یہ وجوب مسلمان کے لئے
ہے، کتابی کے لئے نہیں، لہذا کتابی کے لئے ذری کے
وقت اللہ کا نام لینا واجب نہیں، یلکہ ان کے لئے شرط
یہ ہے کہ اللہ کے علاوہ وہ جن ووسرے معبودوں کا
اعتقادر کھتے ہیں ذریح کے وقت ان کا نام نہ لیں۔

(1) الشرح الصغيرللدردريم الصاوى، ج ٢، ص ١٤- ١١١١

## تيسراقول

تيسرا قول يه ب كدكتابي ك ذبيه كے طلال مونے كے لئے "تسميه"

پڑھنا داجب نہیں، اور اگر ذرج کے دفت غیر اللہ کا نام لیں تب بھی ان کا ذبیحہ حلال ہے۔ حلال ہے۔ بیقول حضرت عطاء، حضرت مجاہد، حضرت محکول رحمہ اللہ علیہم ہے

مروی ہے۔جیسا کہ ابن قدامہ نے بیقول بیان فرمایا ہے۔(۱)

بہرحال! اگر ہم نصوص میں غور کریں تو ہمیں بی نظر آئے گا کہ مندرجہ

بالاتين اقوال ميں پہلاقول راج ہے، اس لئے كدالله تعالى كا ارشاد ہے:

وَلاَ تَأْكُلُوا مِمَّا لَمُ يُذُكِّرِ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّـهُ

اس آیت میں "لَمُ یُذُکٹر" مجہول کا صیغہ ہے، جواس بات کی واضح دلیل ہے کہ" تشمیہ" کو چھوڑ نا حیوان کوحرام کر دیتا ہے، چاہے ذیح کرنے

والاسلمان ہو یا کتابی ہو۔ ای طرح اشیاء محرمہ کے بیان کے تحت اللہ تعالی

کا ارشاد ہے:

وَمَا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللَّهِ بهـ

اس آیت میں بھی "اُهِلَ" مجهول کا صیغہ ہے جومسلمان اور کتابی دونوں کو شامل ہے۔ ای طرح اللہ تعالی کا ارشاد ہے، "وَ مَا ذُبِحَ عَلَى النَّصْبِ" بيہ

(۱) المغنى لا بن قدامة، ج١١،ص ٥٦

آیت بھی صیغہ مجہول پر مشتل ہے۔

ہم نے ماقبل میں کتابی کے ہاتھ کا" مختوقہ" اور" موقودہ" جانور کی حرمت پر جودلائل بیان کئے ہیں، ان میں سے اکثر دلائل ذرج کے وقت اللہ کا نام لینے کے موضوع پر بھی منطبق ہوتے ہیں۔ البتہ" تسمیہ" چھوڑنے کا معاملہ "خنق" اور" وقذ" کے مقابلے میں اس اعتبار سے آبون اور اخف ہے کہ اہل کتاب کے متروک التشمیہ جانور کی حلّت اور حرمت کا مسئلہ جمہد نیہ ہے، جیبا کہ اس کی تفصیل پیچھے گزری لیکن "خنق" اور" وقذ" کا مسئلہ ائمہ فیہ نہیں ہے۔ جہال تک قاضی ابن عربی فیہ ندہت کے درمیان محل اختلاف بھی نہیں ہے۔ جہال تک قاضی ابن عربی فیہ

کی متعارض عبارت کا تعلق ہے تو اسکا کوئی اعتبار نہیں ہے جس کی وجہ سے اس مسئلہ کو مختلف فیہ قرار دیا جاسکے۔

بہرحال! سیحی، رائج اور نصوص ظاہرہ سے مؤید بات یہ ہے کہ اہل کتاب کا ذبیحہ سلمانوں کے لئے اس وقت حلال ہے جب وہ ذبح کی ان مثمام شروط کی رعایت کریں جو قرآن و حدیث کے اندر بیان کی گئی ہیں، اور جس وقت ان کے ذبیحہ کھانے کی اجازت کا تھم نازل ہوا تھا، اس وقت وہ تمام شرا تکا معلوم اور مقرر تھیں۔ واللہ سجانہ و تعالی اعلم۔

ان مادہ پرست اور دہریین کے ذبیحہ کا علم جوابینے آب کو''نصاریٰ 'کہتے ہیں

پر اہل کتاب کے ذبیحہ کے حلال ہونے کا تھم اس شرط کے ساتھ مشروط ہے کہ ذرائ کرنے والا یہود ونصاری کے دین پر قائم ہو اوراس دین کے بنیادی عقائد کا عقیدہ رکھنے والا ہو، اگرچہ وہ بنیادی عقائد اسلام کے خلاف ہیں۔ مثلاً '' مثلیث' کا عقیدہ '' کفارہ'' کا عقیدہ 'تح بیف شدہ تو رات اور انجیل پر ایمان وغیرہ۔ وجہ اس کی بیہ ہے کہ بزول قرآن کے وقت اگر چہ وہ ندکورہ بالا باطل عقائدر کھتے تھے، لیکن اس کے باوجود اللہ تعالی نے ان کو ''اہل کتاب'' کا لقب دیا اور قرآن کریم ہیں ان کے ان باطل عقائد کی ۔ ''اہل کتاب'' کا لقب دیا اور قرآن کریم ہیں ان کے ان باطل عقائد کی

وَقَالَتِ النَّصَارِى الْمَسِيئِ ابْنُ اللَّهِ (١)

(۱) سورهُ التوبة ، آيت ۳۰ –

صراحت فرمائی، چنانچے فرمایا:

دوسری جگهارشاد فرمایا:

لَقَدُ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ ثَالِتُ ثَلاَ ثَةٍ (١)

ایک اورجگه پرفرمایا:

وَقَالَتِ الْيَهُودُ عُزَيْرُ إِنَّ اللَّهِ ـ (٢)

ایک اور مقام پر فرمایا:

يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَنُ مَوَاضِعِهِ - (٣) چنانچ امام جسّاص رحمة الله عليه فرمات بين:

وروى عبادة بن نسى عن غضيف بن الحارث أن عاملاً لعمربن الخطاب رضى

الله عنه كتب إليه أن ناساً من السامرة

يقرؤن التوراة ويسبتون السبت و الايؤ منون

بالبعث فماترى؟ فكتب اليه عمر : أنهم طائفة من أهل الكتاب (٣)

حضرت عمر بن خطاب رضی الله عند کے ایک عامل نے

(۱) سورة المائده، آيت ٣٧-

(٢) سورة االتوبة ، آيت ٣٠ –

(٣) سورة المائده، آيت ١٣ ب

(٣) احكام القرآن للحصاص، ج ٢، ص ٣٢٣-

آپ کو لکھا کہ ''سامرہ'' قوم کے پچھ لوگ تورات پڑھتے ہیں اور وہ ہفتہ کے دن اپنا نہ ہی تہوار مناتے ہیں اوردوبارہ زندہ کئے جانے پر ایمان نہیں رکھتے، ان کے بارے میں آپ کی کیا رائے ہے؟ جواب میں حضرت عمر نے ان کو لکھا کہ یہ اہل کتاب کا ایک گروہ

اس سے معلوم ہوا کہ کسی مخص کے "اہل کتاب" میں ہونے کے لئے

یہ شرط نہیں ہے کہ وہ تو حید خالص پر ایمان رکھتا ہو، اور نہ بیشرط ہے کہ وہ موجودہ تو رات اور انجیل کی تحریف پر ایمان رکھتا ہو، اور نہ بیشرط ہے کہ وہ حضرت مولی اور حضرت عسی علیما السلام کی شریعتوں کے منسوخ ہونے پر

ایمان رکھتا ہو جیسا کہ مسلمانوں کا عقیدہ ہے۔ بلکہ 'اہل کتاب' ہونے کے

<u>- بي</u>

لیکن کسی محض کے اہل کتاب میں سے ہونے کے لئے صرف یہ کافی نہیں ہے کہ اسکا نام ''نصاریٰ' کے نام کی طرح ہو، اور نہ یہ کافی ہے کہ سرکاری مردم شاری کے وقت اس کا نام ''نصاریٰ' کی فہرست میں لکھا جاتا ہو، بلکہ بیضروری ہے کہ اس کے عقا کہ بھی اہل کتاب جیسے عقا کہ ہوں۔ آج ہمارے دور میں خاص طور پر مغربی ممالک میں ایسے لوگوں کی بہت بڑی تعداد

نظر آتی ہے جن کے نام تو ''نصاریٰ' کے نام کی طرح ہوتے ہیں اور بعض اوقات مردم شاری کے وقت ان کا نام ''نصاریٰ' کی فہرست میں درج کر دیا جاتا ہے، لیکن حقیقت میں وہ دہریے اور مادہ پرست ہوتے ہیں اور اس کا کائنات کے پیدا کرنے والے پر بھی ان کا ایمان منہیں ہوتا، دوسرے عقا کدر کھنا تو دور کی بات ہے، بلکہ ایسے تمام فداہب کا فداق اڑاتے ہیں، اس قتم کے لوگ ''نصاریٰ' میں سے نہیں ہیں، لہذا ان کو ''اہل کتاب' میں سے خیال کرنا جا رُنہیں اور ان کا ذہیے بھی حلال نہیں ہے۔

اس کی دلیل بالکل واضح ہے، وہ یہ کہ 'اہل کتاب' اپ خاص عقا کہ کی وجہ سے دوسرے کفار سے ممتاز ہیں۔ مثلاً وہ اللہ تعالیٰ کے وجود کے قائل ہوتے ہیں، رسولوں کے حق ہونے پر ایمان رکھتے ہیں، اور آسانی کتابوں پر ایمان رکھتے ہیں۔ اور آسانی کتابوں پر ایمان رکھتے ہیں۔ الہذا جو خص سرے سے اللہ تعالیٰ کے وجود کا قائل نہ ہو، اور نہ ہی کتب ساوی پر ایمان رکھتا ہو، اور نہ ہی کتب ساوی پر ایمان رکھتا ہو، اور نہ ہی کتب ساوی پر ایمان رکھتا ہو، اس کو اہل کتاب میں شار کرنا جائز نہیں۔ چنا نچہ ' نصاریٰ بی تغلب' کے بارے میں حضرت علی رضی اللہ عنہ سے ایما ہی تھم مروی ہے، امام جصاص بارے میں حضرت علی رضی اللہ عنہ سے ایما ہی تھم مروی ہے، امام جصاص رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

روى محمد بن سيرين عن عبيدة قال: سألت عليا عن ذبائح نصارى العرب، فقال: لاتحل دبائحهم فإنهم لم يتعلقوا من دينهم بشئى إلا بشرب الحمر ـ (1)

حضرت عبیدہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ سے نصاریٰ عرب کے ذبائے کے بارے میں سوال کیا تو انہوں نے فرمایا: ان کے ذبائے حلال نہیں، اس لئے کہ ان کا اپنے دین سے شراب پینے کے علاوہ اور کوئی تعلق باتی نہیں ہے۔

مطلب میرے کہ بیاوگ نہ تورات اور انجیل پر ایمان رکھتے ہیں اور

نہ ہی یہودیت اور نفرانیت کے بنیادی عقائد پران کا ایمان ہے، لہذا صرف

نفرانیت کی طرف منسوب ہونے کی وجہ ہے ان کو اہل کتاب میں شار کرنا میں ز

ممکن نہیں۔

لکین سے مکم اس شخص کے بارے میں ہے جس کے بارے میں یقینی طور

پر معلوم ہو کہ نہ تو اللہ تعالیٰ کے وجود پر اس کا ایمان ہے اور نہ رسولوں پر اس کا ایمان ہے، البتہ اگر ایک شخص ایمان ہے، البتہ اگر ایک شخص

نام سے اور ظاہری علامات سے نصرانی معلوم ہورہا ہے تو اس کو نصرانی سمجھنا

جائز ہے، جب تک پیظاہر ندہو جائے کہ اس کے عقائد مادہ پرستوں کے

عقائد کی طرح ہیں۔

(1) احكام القرآن للجصاص، ج٢، ص٣٢٣-

#### ذانح کے مجہول ہونے کی صورت میں اس کے ذبیحہ کا حکم

اگر ذائے کے بارے میں بیمعلوم نہ ہو کہ اس کے کیا عقائد ہیں؟ یا بیہ معلوم نہ ہو کہ اس کے کیا عقائد ہیں؟ یا بیہ معلوم نہ ہو کہ اس نے کس طریقے سے جانور ذرج کیا ہے؟ ایسے ذبیحہ کے بارے میں حکم مختلف ہیں:

اگر مسلمانوں کا شہر ہے، یعنی اس شہر کی اکثر آبادی مسلمان ہے، ایے شہر کے بازار میں جو گوشت فروخت کیا جائے اس کا کھانا حلال ہے، اگرچہ ہم نے ذرئح ہوتے ہوئے دیکھا نہ ہو،اور نہ یہ معلوم ہو کہ ذرئح کرنے والے نے ذرئح کرتے وقت ہم اللہ پڑھی تھی یا نہیں؟ وجہ یہ ہے کہ اسلامی شہر میں جو چیز فروخت ہوگاس کے بارے میں یہی سمجھا جائے گا کہ یہ احکام شریعت کے موافق ہے اور ہمیں مسلمانوں کے ساتھ حسن ظن رکھنے کا میا گیا ہے۔ اس کی اصل حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی یہ صدیث ہے:

ال قوماً يأتو ننا بلحم لاندرى أذكر اسم الله قوماً يأتو ننا بلحم لاندرى أذكر اسم الله عليه أم لا؟ فقال: سمّوا عليه انتم وكلوه - قالت: وكانوا حديثى عهد بالكفر( ا) الك قوم ك كيح لوگول في حضور اقدس صلى الله عليه

(۱) صحیح بخاری، كتاب الذبائ، بار، ذبیحة الأعراب و محوهسم ، مدیث نمبر

وسلم سے عرض کیا کہ کھولوگ ہمارے پاس گوشت لاتے ہیں اور ہمیں یہ معلوم نہیں ہوتا کہ ذرج کرتے وقت انہوں نے اس پر اللہ کا نام لیا تھا یا نہیں؟ حضورا قدس صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ تم اللہ کا نام لے کراس کو کھالو۔ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ ان کا زمانہ کفر سے قریب تھا۔ (لیعنی وہ ابھی نئے نئے مسلمان ہوئے تھے)

اس حدیث کی شرح کرتے ہوئے حافظ ابن حجررحمة الله عليه فرماتے

ين:

قال ابن التين: وأما التسمية على ذبح تولاه غيرهم من غير علمهم فلا تكليف عليهم فيه، وإنما يحمل على غير الصحة اذا تبين خلافها، ويحتمل أن يريد أن تسميتكم الآن تستبيحون بها أكل مالم تعلموا أذكر اسم الله عليه أم لا إذا كان الذابح ممن تصح ذبيحته إذا سمّى، ويستفاد منه أن مايوجد في أسواق المسلمين محمول على الصحة وكذا ماذبحه أعراب المسلمين لأن

النالب أنهم عرفوا التسمية و بهذا الأخير جزم ابن عبدالبر (١)

ابن التین رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ جہاں تک ایسے حانوریر ''شمیہ' پڑھنے کا تعلق ہے جس کے ذبح کا عمل دوسرول نے انجام دیا ہو اور 'نشمیہ' بڑھنے یا نہ ر جے کے بارے میں ان کوعلم نہ ہو، تو اسے حانور کے بارے میں ان برکوئی تکلیف نہیں ہے ( کہ وہ اس بات کی تحقیق کریں کہ کس نے یہ جانور ذرج کیا ہے اوراس نے "تسمیه" برحی یانہیں؟) البته اگراس جانور کے بارے میں''تسمیہ'' کے خلاف (عدم تسمیہ کی) بات ظاہر ہو جائے تو اس صورت میں اس کو عدم صحت (حرام ہونے) پرمحمول کیا جائے گا۔ اور حضور اقدس صلى الله عليه وسلم كابي فرمانا كهتم اب اس يرتسميه یڑھ کر کھالو، اس ارشاد میں ایک احمال یہ بھی ہے کہ اس وقت تمہارا''تسمیہ' پڑھنا ایسے جانور کا کھانا میاح کر دیتا ہے جس جانور کے بارے میں تمہیں علم نہیں ہے کہ آیا ذائے کرتے وقت اس پر ''بسم اللہ'' پڑھی گئی یا نہیں؟ جب کہ ذی کرنے والا ایبا تخص ہے کہ اگر

<sup>(</sup>۱) نفخ البامي به من ۲۳۵ و ۲۳۲ و

وہ 'نشمیہ' پڑھ کر ذرئے کرے تو اس کا ذبیحہ طلال ہو جاتا ہے۔ اس حدیث سے بید مسئلہ بھی نکل آیا کہ مسلمانوں کے بازاروں میں جو گوشت فروخت کیا جاتا ہے، اس کوصحت پر ہی محمول کیا جائے گا، اس طرح جس کو دیہاتی مسلمانوں نے ذرئے کیا ہو، اس لئے کہ غالب گمان ہے ہے کہ بیلوگ ''نشمیہ' پڑھنے کے بارے میں جانتے ہوں گے۔اس آخری بات پر حافظ ابن عبدالبر رحمۃ اللہ علیہ نے بھی جزم فرمایا ہے۔ حافظ ابن عبدالبر رحمۃ اللہ علیہ نے بھی جزم فرمایا ہے۔

چرحضرت عائشرض الله تعالی عنها کا بیکها که "ان کا زمانه کفر سے قریب تھا" بیہ جمله اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ اندیشہ یہ ہے کہ بیلوگ ذرخ کے وقت وجوب سمیہ کے بارے میں علم ہی نہ رکھتے ہوں الکین اس کے باوجود حضور اقدس صلی الله علیہ وسلم نے ان کے ذرخ شدہ جانور کا گوشت کھانے کی اجازت دیدی، وجہ اس کی بیہ ہے کہ سلمان اگر چہ جاہل ہو، پھر بھی حتی الامکان اس کے عمل کوصحت پرمجول کیا جا۔ گا جب تک بیر یقین نہ ہو جائے کہ اس نے بیمل غلط طریقے پر کیا ہے۔ چنا نچہ اسی بات کی طرف نہ ہو جائے کہ اس نے بیمل غلط طریقے پر کیا ہے۔ چنا نچہ اسی بات کی طرف اشارہ کرنے کے لئے امام بخاری رحمۃ الله علیہ نے اس حدیث پر بیر جمتہ الباب قائم کیا ہے ۔ "باب ذبیحة الأعواب و نحو ھم" اور نسائی کی روایت میں اس کی تصریح بھی موجود ہے کہ یہ حضرات" اعراب" یعنی دیباتی روایت میں اس کی تصریح بھی موجود ہے کہ یہ حضرات" اعراب" یعنی دیباتی سے، جیے کہ حافظ ابن جر رحمۃ الله علیہ نے فتح الباری میں ان سے نقل سے تھے، جیے کہ حافظ ابن جر رحمۃ الله علیہ نے فتح الباری میں ان سے نقل سے تھے، جیے کہ حافظ ابن جر رحمۃ الله علیہ نے فتح الباری میں ان سے نقل

کیا ہے۔اور عام طور پراعراب میں علم کم ہی ہوتا ہے۔

#### ۲ 🏟 دوسری صورت

اگر کسی شہر کی اکثر آبادی کفار غیرانل کتاب کی ہو، تو اس شہر کے بازار میں جو گوشت فروخت ہورہا ہوگا، وہ مسلمان کے لئے حلال نہیں ہوگا، جبتک کم جس گوشت کو خریدا جا رہا ہے اس کے بارے میں یفین کے درجے میں یا غالب گمان کے درجے میں یہ معلوم نہ ہوجائے کہ بیاس جانور کا گوشت ہے جس کو مسلمان یا کتابی نے شرعی طریقے پر ذرئح کیا ہے۔ یہ صورت بالکل استح

### ه۳ پسری صورت

مندرجہ بالا دوسری صورت کا حکم اس شہر کے بارے میں بھی ہے جس کی آبادی مسلمان، بت پرست، اور آتش پرست کے درمیان مخلوط ہے۔اس کے کہ جس گوشت کے بارے میں شک ہوجائے، وہ حلال نہیں ہوتا جب تک کہ اس کا حلال ہونا ظاہر نہ ہوجائے۔ اس کی دلیل حضرت عدی بن حاتم رضی اللہ عنہ گی وہ حدیث ہے جو پہلے گزری، جس میں حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے اس شکار کوحرام قرار دیا جس کے شکار میں ایسا دوسرا کیا شامل ہو جائے جس کو چھوڑتے وقت ' تشمیہ' نہیں پڑھی گئی ہے۔

## ﴿ ٢ ﴾ چونقی صورت

اگر کسی شہر کی اکثر آبادی''الل کتاب'' کی ہے تواس شہر کے گوشت کا وہی تھم ہے جومسلمانوں کے شہر کا ہے ( یعنی وہاں کا گوشت خرید کر کھانا حلال

وہی م ہے ہو سمانوں سے ہرہ ہے رسی وہاں ، وسک ربیر رصاب مان ہے) اس لئے ذریح کے معاملے میں ان کا حکم مسلمانوں کی طرح ہے۔لیکن

ہے ؟ ان سے وق سے عاصے میں بی معلوم ہو جائے کہ اس شہر کے اہل اگر یقین یا غالب گمان کے درجے میں بیمعلوم ہو جائے کہ اس شہر کے اہل سرتہ مذہبے است من بی نہیں کا میں متر میں تاہدہ میں معروبات شہر

کتاب شرعی طریقے پر جانور ذبح نہیں کرتے ہیں تو اس صورت میں اس شہر سریں برگ شدیشت کی مال کی نہیں جد سے معلم میں مال میلادہ

کے بازار کا گوشت خرید کر کھانا جائز نہیں، جب تک بیمعلوم نہ ہو جائے ابعینہ گ نہ جب میں نئر بدکر کھانا جائز نہیں،

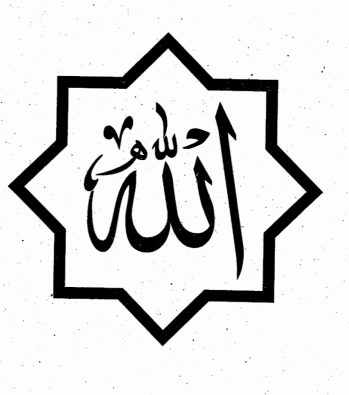
یه گوشت جس کو میں خرید رہا ہوں، شرعی طریقے پر ذریح شدہ جانور کا گوشت میں سرچ مغیلی میلاک کے اکثر شیروں کا یمی حکم سر جس کی تفصیل

ہے۔ اور آج مغربی ممالک کے اکثر شہروں کا یہی تھم ہے۔ جس کی تفصیل نور اور ہو تھا ہے۔ اس

انثاءاللہ ہم آ کے بیان کریں گے۔

جديداً لات سوف كرنے كمريق شخ الاسلام حفزت مولا نامفتي محمر تقى عثماني صاحب مظلهم محد عبدالله ميمن ميمن اسلامك پبلشرز





# جدیدآلات سے ذرج کرنے کے طریقے

 والے جانوروں کے بارے میں شرعی تھم جاننا ضروری ہے، اور جانوروں کی اقسام کے اعتبار ہے ان کے ذکح کا طریقہ بھی مختلف ہے، چنانچہ مرغی کو ذکح کرنے کا طریقہ اور ہے، گائے اور بکری کو ذکح کرنے کا طریقہ دوسرا ہے، لہذا ہم ہر جانورکو ذرج کرنے کا تفصیلی طریقہ علیحدہ علیحدہ بیان کرتے ہوئے اس کا شرعی تھم بھی بیان کریں گے۔

## مرغی ذبح کرنے کا طریقہ

کینیڈا، جنوبی افریقد اور جزیرہ ری یونین میں مرغی ذرج کرنے کا جو ا طریقه اختیار کیا گیا ہے، میں نے اس کا مشاہدہ کیا ہے، ایک بہت بردی مشین ہوتی ہے جو ذرج سے لے کر گوشت کی پیکنگ تک کے تمام مراحل خود انجام وی ہے، اس میں ایک طرف سے زندہ مرغی داخل کی جاتی ہے اور دوسری طرف سے صاف سقرا گوشت پیک ہوکر نکاتا ہے، اور اس کے تمام مراحل یعنی مرفی کا ذرج مونا، اس کی کھال کارتنا، اس کے بیت سے انتزیال باہر ا نکالنا، اس کے گوشت کو صاف کرنا، گوشت کے ککڑے کرنا، گوشت کو پیک كرنا، بحلى كى آ تو مينك مشين كے ذريعه انجام ياتے بيں۔ يه مشين ايك كمبي اوے کی پٹری پر مشتل ہوتی ہے، جوایک ہال کی چوڑائی میں دود بواروں کے درمیان (اویر کے حصییں) نصب ہوتی ہے۔اس پٹری کے نیلے حصے میں بہت ہے ھُک لئکے ہوتے ہیں جن کا رُخ زمین کی طرف ہوتا ہے، پھرایک بڑے ٹرک کے اندرسیکٹروں مرغیاں لائی جاتی ہیں، اور ہر مرغی کو پاؤں کے

ذریعہ بیڑی کے ینچ لئے ہوئے ہوں کے ساتھ اس طرح لئکا دیا جاتا ہے کہ
اس کے دونوں پاؤں تو ھک کے گروں کے ساتھ بندھے ہوتے ہیں اور باتی
ساراجسم اس طرح اُلٹالٹکا ہوتا ہے کہ اس کی چوٹج اور گردن زمین کی طرف
ہوتی ہے، پھر یہ ھک پٹری پلٹکی ہوئی مرغی کو لے کر چلتے ہیں، اور مرغی کو اس
جگہ پر لے آتے ہیں جہاں اوپر سے ٹھنڈا پانی چھوٹے آ بشار کی شکل میں گرا
ہوتا ہے، چنانچہ وہ مرغیاں اس ٹھنڈے پانی سے گزرتی ہیں، اس ٹھنڈے
پانی سے گزارنے کا مقصد یہ ہوتا ہے کہ ان کو پہلے اوپر کے میل کچیل سے
ساف کر دیا جائے۔

بعض اوقات اس یانی کے اندر کرنٹ ہوتا ہے جو مرغی کوس کر دیتا ہے، پھروہ مک مرغی کواس جگہ پر لاتے ہیں جس کے پنچے گھو منے والی حپھری نصب ہوتی ہے، وہ چھری بہت تیزی ہے گھوتی ہے۔ یہ چھری اس جگہ پر نصب ہوتی ہے جہاں ان الٹی لکی ہوئی مرغی کی گردن پہنچتی ہے، جب وہ مک حیری کی جگه پر پہنچتا ہے تو اس وقت وہ مک اس گھومنے والی حیمری کے گرد بلالی شکل میں گھومتا ہے، اس کے نتیج میں بے شار مرغیوں کی گردنیں اس چھری کے یاس ایک ساتھ پہنچی ہیں اور وہ چھری ان گردنوں پر گزر جاتی ہے ، جس کے نتیج میں ان تمام مرغیوں کی گردنیں خود بخو دکٹ جاتی ہیں۔ پھروہ ھک مرغی کو لے کرآ گے بڑھ جاتے ہیں ، اوراب الی جگھ پر ان کا گزر ہوتا ہے جہاں دوبارہ ان مرغیوں پر یانی گرایا جاتا ہے، کیکن اس مرتبدید یانی گرم ہوتا ہے ،اور اس کے ذریعہ ان کے پروں کو صاف کرنا

1977

مقصود ہوتا ہے۔ پھر آ کے دوسرے مراحل ہوتے ہیں، یعنی اس کی آ نتوں کو

نکالنا، گوشت کوصاف کرنا، اس کے ٹکڑے کرنا، اور اس کی پیکنگ کرنا وغیرہ۔ چونکہ یہ تمام مراحل ہماری ذبح کی بحث سے خارج میں، اس لئے ان کے

بیان کو ہم یہاں چھوڑ دیتے ہیں۔ قابل ذکر بات یہ ہے کہ یہ بیلی کی مشین مسلسل سارا دن چلتی رہتی ہے اور بعض اوقات دن رات چلتی ہے، استثالی

حالات کے علاوہ بھی بندنہیں ہوتی۔

مندرجہ بالا ذبح کے طریقے میں شرعی نقطہ نظر سے جار امور قابل

بحث ہیں۔

ا کے مرغیوں کا بجلی کے کرنٹ پر شمل مھنڈے پانی ہے گزرنا۔

﴿٢﴾ گومنے والی حچری ہے گردن کا کثنا۔

«m» گرم پانی سے مرغیوں کا گزرنا۔

﴿ ٣﴾ ال مشيني طريق مين الشميه الراسخ ك وجوب كوكس اداكيا جائے

۶٤

﴿ جہاں تک مرغی کی گردن کا نے سے پہلے اس کو تھنڈے پانی سے گزار نے کا تعلق ہے تو بیطریقہ تمام مذک خانوں میں اختیار نہیں کیا جاتا، بلکہ اکثر مذک خانوں میں تھنڈے پانی سے گزار نے کاعمل موجود نہیں ہے۔ بہرحال! اس کے بارے میں تفصیل یہ ہے کہ اگر اس تھنڈے پانی میں بجلی کا کرنٹ نہ ہوتو اس طرح تھنڈے یانی سے گزار نے سے ذکے کے عمل میں کوئی

اثر واقع نہیں ہوتا، اور اگر اس پانی کے اندر کرنٹ موجود ہوتو عادۃ وہ کرنٹ

حیوان کی موت کا سبب نہیں بنتا، البتہ اسکا د ماغ ماؤف ہو جاتا ہے، د ماغ کے ماؤف ہوجانے سے دل سکڑ جاتا ہے اور اس کے نتیجے میں اس جانور کے ذنکے کے وقت عادۃٔ اتنا خون نہیں نکلتا جتنا خون اس جانور سے نکلتا ہے جس کو ماؤف نہ کیا گیا ہو، البتہ صرف اس عمل ہے اس جانور کی موت واقع نہیں ہوتی ۔لیکن اگر کسی معین جانور کے بارے میں پیٹھین ہوجائے کہ صرف اس عمل کے نتیج میں اس کی موت واقع ہوگئ تھی تو اس جانور کا کھانا جائز نہیں ہوگا، اگرچہ بعد میں شرعی طریقے پر اس کی رگیں کاٹ دی جائیں۔ لہذا یہ یقین حاصل کرنا ضروری ہے کہ اس مھنڈے یانی یا بجلی کے کرنٹ میں اتنی المانت نہیں ہے کہ جوحیوان کی موت واقع کرنے کے لئے کافی ہو، اس لئے اس موقع پر آس کی سخت گرانی ضروری ہے کہ اس عمل کے ذریعہ کسی حیوان کی موت واقع نه مو جائے ، اور مردہ مونے کی حالت میں وہ جانور آ گے نظل جائے،لیکن اس کے باوجود بھی اس عمل کا ترک اولی ہے، تا کہ شک وشبہ باقی

(۲) جہاں تک گھومنے والی چھری ہے ذرئے کرنے کا تعلق ہے تو یہ چھری کے مشابہہ ہوتی ہے اور اس کے کنارے تیز ہوتے ہیں، اور یہ چکی مسلسل تیزی کے ساتھ گھومتی رہتی ہے اور مرغیوں کی گرونیں اس کے کناروں پر گزرتی ہیں جس کے نتیج میں ان کی گروئیں خود بخو د کئ جاتی ہیں، اور ظاہر یہ ہے کہ اس چھری کے ذریعہ مرغی کی تمام رگیں کٹ جاتی ہیں۔ اور ظاہر یہ ہے کہ اس چھری کے ذریعہ مرغی کی تمام رگیں کٹ جاتی ہیں۔ لیکن بعض اوقات کی وجہ سے مرغی اس ھک میں اس طرح حرکت کر ہیں۔

جاتی ہے کہ اس کے نتیج میں مرغی کی گردن اس گھوشنے والی چھری کے سامنے
پوری طرح نہیں آتی، جس کی وجہ ہے بعض اوقات اس کی گردن بالکل نہیں
کٹتی؛ اور بعض اوقات اتن تھوڑی سی کلٹتی ہے کہ جس کی وجہ ہے اس کی
تمام رگیس کٹنے میں شک ہو جاتا ہے۔ اور ان دونوں صورتوں میں اس کے
ذریعہ' ذکا ہ شری' عاصل نہیں ہوتی۔

وس الله جہاں تک "سمیہ" پڑھنے کا تعلق ہے تو اس طریقے ہے ذی کرنے کی صورت میں اس پڑل کرنا بہت مشکل ہے، پہلی مشکل ذائح کی تعیین میں ہے، کیونکہ "شمیہ" پڑھنا ذائح پر واجب ہے، حتی کہ اگر ایک شخص" تسمیہ" پڑھا ذائح پر واجب ہے، حتی کہ اگر ایک شخص" تسمیہ" پڑھے اور دوسر اشخص ذیح کرے تو بیصورت جائز نہیں، لہذا اب سوال بیہ کہ اس مشین ذیح کے عمل میں "ذائح" کون ہے؟ اس کا ایک جواب تو بید یا جاسکتا ہے کہ جس شخص نے پہلی مرتبہ وہ مشین اشارٹ کی وہ" ذائح" ہے، کیونکہ بجل کی مشینوں کی تمام کارروائیاں اس کی طرف منسوب ہوتی ہیں جس نے وہ مشین چلائی ہے، اس لئے کہ" آلہ" (مشین) ذوی العقول نہیں ہے کہ اس کی طرف کو استعال کیا ہے، اور" آلے" کے حاس نے اس "کے کہ" آلہ" کو استعال کیا ہے، اور" آلے" کے واسطے سے وہی شخص" فاعل" کہلا ہے گا۔

لیکن یہاں مشکل میہ ہے کہ جس شخص نے صبح کے وقت پہلی مرتبہ مشین اشارٹ کر دی تو بس وہ ایک ہی مرتبہ مشین اشارٹ کرتا ہے، پھر وہ مشین مسلسل سارے اوقات کار میں چلتی رہتی ہے اور بعض اوقات دن رات وہ

مشین چلتی رہتی ہے اور ہزاروں مرغیوں کی گردنیں کاٹ دیتی ہے، اب اگر مثین چلانے والے نے صبح پہلی مرتبہ مثین اسٹارٹ کرتے وقت ''بسم اللہ'' ر رادول مو کیا ایک مرتبه کی "بسم الله" ان بزارول مرغیول کے لئے کافی ہوگی جوسارا دن اس مشین کے ذریعہ ذرج ہوتی رہیں؟ قرآن کریم کی آیت:

وَلَا تَأْ كُلُوا مِمَّا لَمْ يُذُكِّراسُمُ اللَّهِ عَلَيْهِ

ے یہ ظاہر ہوتا ہے کہ ہر حیوان کے ذبح کے وقت مستقل "بسم اللہ" بر هنا ضروری ہے کہ 'بہم اللہ' پڑھنے کے فوراً بعد اس کو ذرج کر دیا جائے۔ چنانچہ فقہاء کرام نے اس کی بنیاد پر مندرجہ ذیل مسائل استباط فرمائے ہیں:

چنانچە فآوى مندىيەمىں ہے كە:

وأما الشرط الذي يرجع إلى محل الذكاة، فمنها تعيين المحل بالتسمية في الذكاة الاختيارية، وعلى هذا يخرج ما اذا ذبح و سمى ثم ذبح أخرى، يظن أن التسمية الأولى تجزئ عنهما لم تؤكل فلابدأن يجدد لكل ذبيحة تسمية على حدة ـ (١)

<sup>(</sup>۱) فاوی مندیه، کتاب الذبائح، باب الاول، ج ۵، ص ۲۸۲-

پی وہ شرط جو کی ذکاۃ ہے متعلق ہے، ان میں سے
ایک شرط یہ ہے کہ ذکاۃ اختیاریہ میں شمیہ کے ساتھ
کل شمیہ کو متعین کرنا ہے، البذا اس شرط کی دجہ سے یہ
صورت حد جواز سے خارج ہوجائے گی کہ اگر ایک
شخص نے ذرج کیا اور شمیہ پڑھی اور پھر دوسرا جانور
اس خیال سے ذرج کرلیا کہ پہلی شمیہ دونوں کی طرف
سے کافی ہوجائے گی تو یہ دوسرا جانور نہیں کھایا جائے
گا، لہذا ہر ذبیحہ کے لئے علیحہ جدید بسم اللہ پڑھنا
ضروری ہے۔

#### دوسرا مسكله

فاوی مندبیمی ہے کہ:

ولو أضجع شاة وأخذ السكين وسمّى ثم تركهاو ذبح شاة أخرى وترك التسمية عامدًا عليها لاتحل، كذا في الخلاصة (١) الركمي شخص نے برى كوذئ كرنے كے لئے لٹايا اور چهرى ہاتھ ميں لی اور بم اللہ پڑھی پھراس بكری كو چھوڑ دیا اور دوسری بكری كی گر كردئ كردی اور اس

پرعدا بهم الله پڑھنا جھوڑ دیا تو یہ بکری حلال نہیں ہوگی۔

تنبرامسك

فآوي منديه ميں ہے:

وإذا أضجع شاة ليذبح و سمّى عليها ثم كلّم انساناً، أو شرب ماءً أوحدد سكينا أو أكل لقمةً أوما أشبه ذلك من عمل لم يكثر، حلّت بتلك التسمية، وإن طال الحديث و كثرالعمل كره أكلها، وليس فى ذلك تقدير، بل ينظر فيه الى العادة، إن استكثره الناس فى العادة يكون كثيراً، وإن كان يعد قليلاً فهو قليل - (1)

اگر ایک خف نے بری کو ذریح کرنے سے لئے لٹایا اور اس پر ہم اللہ بھی پڑھ لی، پھر کمی انسان ہے بات کی یا پانی پیا، یا چھری چیز کی، یا ایک القد کھایا، یا اس جیسا کوئی معمولی کام کرلیا (اور پھر اس جانور کو ذریک

<sup>(</sup>۱) فاوى منديه، ج٥،٥ ٨٨٧٠

کیا) تو اس صورت میں پہلی پڑھی ہوئی تسمیہ کے ذریعہ یہ بری طال ہو جائے گی۔ اور اگر بہم اللہ پڑھنے کے بعد لمی بات چیت کرلی، یا بہت زیادہ کام کرلیا اور پھر بحری ذرج کی تو اس بکری کو کھانا مکروہ ہے۔ اور عمل کے کثیر اور قلیل ہونے کی کوئی حدمقرر نہیں ہے، بلکہ اس سلیلے میں عادت کو دیکھا جائے گا، اگر عادة لوگ کی عمل کو کثیر سجھتے ہیں تو وہ کثیر شار ہوگا اور جس عمل کو عادة قلیل سجھتے ہیں اس کو قلیل سمجھا اور جس عمل کو عادة قلیل سمجھتے ہیں اس کو قلیل سمجھا طائے گا۔

#### علامدابن قد امدرجمة الله عليه فرمات بين:

والتسمية على الذبيحة معتبرة حال الذبح أو قريباً منه كما تعتبر على الطهارة ـ وان سمّى على شاة ثم أخذاً خرى فذبحها بتلك التسمية لم يجز ، سواء أرسل الأولى أو ذبحها، لأنه لم يقصد الثانية بهذه التسمية ـ وإن رأى قطيعاً من الغنم فقال: بسم الله، ثم أخذ شاه فذبحها بغير تسمية لم يحل ـ وإن جهل كون ذلك لايجزئ لم

يجر مجرى النسيان، لأن النسيان يسقط المؤاخذة والجاهل مؤاخذ، ولذلك يفطر الجاهل بالأكل في الصوم دون الناسي، وإن أضجع شاة ليذبحها وسمى ثم ألقى السكين وأخذ أخرى اورد سلاما أوكلم انساناً أو استسقى ماء ونحوذلك و ذبح حلّ، لأنه سمّى على لك الشاة بعينها ولم يفصل بينهما الا بفصل يسير فأشبه مالولم يتكلم(۱)

چوتھا مسکلہ

فرمایا کہ ذبیحہ پروہ''شمیہ'' معتبر ہے جو ذرئے کے وقت پڑھا جائے یا ذرئے کے بالکل قربی وقت میں پڑھا جائے، جیسا کہ طہارت میں بھی ایسا ہی''شمیہ'' معتبر ہے، لہذا اگر کسی شخص نے ایک بکری پرتشمیہ پڑھا، پھر اس نے دوسری بکری پکڑی اور پہلے''تشمیہ'' کے نتیج میں اس کو ذرئے کر دیا تو یہ' تشمیہ'' کافی نہیں ہے،

<sup>(</sup>I) المغنى لابن قدامة ،ج ١١،ص ٣٣ -

(اوراس دوسری بری کا کھانا طلال نہیں) چاہے پہلی بری
کواس نے چھوڑ دیا ہو یا ذرح کر دیا ہو، وجداس کی یہ
ہے کہ اس نے دوسری بری کے ارادے سے تسمید
نہیں پڑھا تھا۔

#### بإنجوال مسئله

اگر کمی شخص نے بریوں کا ریوڑ دیکھ کر ''بہم اللہ'' کہا اور پھراس میں سے ایک بکری پکڑ کر ''بہم اللہ'' کے بغیر ذرج کر دیا تو یہ بکری طلال نہیں ہوگی، اور اگر وہ جہالت کی وجہ سے ایبا کرے تب بھی وہ پہلی ''بہم اللہ'' کافی نہیں ہوگی، اس لئے ''جہالت'' کو''نسیان' اللہ'' کافی نہیں ہوگی، اس لئے ''جہالت'' کو''نسیان' کے قائم مقام نہیں کیا جائے گا، کیونکہ ''نسیان' مواخذہ کو ساقط کر دیتا ہے اور ''جہل'' قابل مواخذہ ہوتا ہے۔ اس لئے روزہ کی حالت میں ''جہالت' کھالینے سے وہ مفطر صوم ہوجائے گا اور جول کر کھالینے سے مفطر صوم نہیں ہوگا۔

ججثامسئله

اگر کسی شخص نے ذرج کرنے کے لئے بکری کو لٹایا اور

اس پر ''بہم اللہ' پڑھی، پھر جو چھری ہاتھ میں تھی اس کو پھینک دیا اور دوسری چھری اٹھالی، یا بہم اللہ پڑھنے کے بعد کسی کے سلام کا جواب دیا، یا کسی سے بات کرلی، یا پانی طلب کیا، یا اس جیسا کوئی مختمر عمل کرلیا، اور پھر بحری کو ذ نے کیا تو وہ بحری طال ہوگی، اس لئے کہ اس نے بعینہ اس بحری پر ''بہم اللہ'' پڑھی تھی اور بہم اللہ'' پڑھی تھی اور بہم اللہ'' پڑھی تھی اور بہم اللہ'' کے درمیان معمولی در ہے کا فصل کیا ہے ، لہذا یہ فصل ''بہم اللہ'' کے بعد کوئی بات نہ کرنے کے مشابہ ہوگیا۔

علامه مواق مالكي رحمة الله عليه فرمات بين:

قال مالك: لابد من التسمية عند الرمى وعند إرسال الجوارح و عند الذبح لقوله (وَاذُكُرُوا اسْمَ اللَّهِ عَلَيْهِ)(١)

امام ما لك رحمة الله عليه فرمات بين كه قرآن كريم كى آيت: وَاذْ كُرُوا السُمَ اللَّهِ عَلَيْهِ -

کی دجہ سے تیر پھینکتے وقت اور شکاری جانور کو چھوڑتے

(۱) التاج و الإكليل بهامش مواهب الجليل، كتاب الذكاة، حس، ص ۱۱۹

وقت اور ذیج کے وقت تسمیہ پڑھنا ضروری ہے۔

مندرجه بالافقهی عبارات اس بارے میں بالکل صری ہیں کہ جوجہور

ائمہ ذرج کے وقت سمیہ پڑھنے کو جانور کے حلال ہونے کے لئے شرط قرار

دیے ہیں، انہی جہورائم کے نزدیک اس سمیہ کامتعین جانور پر ہونا اور ذبح

کے وقت تسمیہ پڑھنا اور تسمیہ اور ذبح کے درمیان معتدبہ فاصلہ نہ ہونا بھی

شرط ہے۔ یہ تمام شرائط مندرجہ بالامشین ذری کے طریقے میں نہیں پائی جاتیں، اس لئے کہ جس شخص نے پہلی مرتبہ مشین کواشارٹ کرتے وقت بم

ہزاروں مرغیوں کے ذرئ کے درمیان برا فاصلہ بھی موجود ہے، بعض اوقات

ہر مدی کریا ہوجاتا ہے اور بعض اوقات پورے دن رات اور پیرفاصلہ پورے دن تک لمبا ہوجاتا ہے اور بعض اوقات پورے دن رات اور

بعض اوقات دو دو دن کا فاصلہ ہو جاتا ہے۔ ظاہر ہے کہ وہ ایک مرتبہ پڑھی گوردیں ان

گئ"بسم الله"ان تمام حيوانات كى ذكاة كے لئے كافى نہيں ہوگى۔

اورمشینی ذریح کی میصورت اس مسئلے کے زیادہ قریب ہے جوعلامہ ابن قدامة رحمة الله علیہ نے "المغن" میں بیان فرمایا ہے کہ اگر کسی شخص نے

بکریوں کا رپوڑ دیکھا اوران پرایک مرتبہ''بسم اللہ''پڑھ دی اور پھراس رپوڑ مد سے مرکب دوسر مائن سے ایک دی اور سے کا مرتبہ

میں سے ایک بکری بکڑ کر''بسم اللہ'' کے بغیر ذیح کرلی تو وہ بکری حرام ہوگی۔(۱)

(۱) سیسکله و قاوی بندید مین بھی موجود ہے۔ جلدہ ، ص ۲۸۹ س

البتہ اس مسئلے پر اس عبارت سے اشکال پیدا ہوتا ہے جو بعض فقہاء نے بیان فرمائی ہے، وہ پیر کہ:

ولواً ضجع إحدى الشاتين على الأخرى تكفى تسمية واحدة إذا ذبحهما بإمرار واحد ولو جمع العصافير في يده فذبح وسمّى و ذبح آخر على أثره ولم يسمّ لم يحل الثانى ولوأمرّ السكين على الكل جاز بتسمية واحدة (1)

اگر ایک بحری دوسری بحری کے اوپر لٹا دی تو اس صورت میں ایک ہی "تسمیہ" کافی ہوگی، بشرطیکہ ایک ہی مرتبہ چھری بھیرتے ہوئے دونوں کو ذرج کر دے۔اگر کسی شخص نے اپنے ہاتھ میں بہت ی چڑیاں کی لیکولیں، پھر بسم اللہ پڑھ کر ایک کو ذرج کیا، اس کے فوراً بعد دوسری کو ذرج کر دیا اور دوسری پر "بسم اللہ" پڑھیں پر بھیردی تو پھرایک چڑیوں پر ایک ہی مرتبہ میں چھری بھیردی تو پھرایک جڑیوں پر ایک ہی مرتبہ میں چھری بھیردی تو پھرایک «بسم اللہ" کے ساتھ سب طال ہو جائیں گی۔

بعض اوقات بدوہم پیدا ہوتا ہے کہ زیر بحث 'مشینی ذنی'' کا مسئلہ دو کر یوں کو ایک دوسرے پر لیٹا کر ذرج کرنے اور ایک ہاتھ میں بہت ی چڑیاں کو کی کر ان کو ایک مرتبہ میں ذرج کرنے کے مشابہ ہے، لہذا جس طرح مندرجہ بالا دومسئلوں میں ایک ہی ' تسمیہ'' کافی ہے، اسی طرح ' 'مشینی ذرج'' میں بھی ایک ہی مرتبہ' تشمیہ'' پڑھنا کافی ہونا چاہے۔

لیکن سی بات یہ ہے کہ ہمارا زیر بحث مسئلہ مندرجہ بالا دونوں صورتوں پر منطبق نہیں ہوتا ، اس لئے کہ ان دونوں اسئلول کی صورت تو یہ ہے کہ ان میں دو بھر یوں کا ذرخ ایک ہی مرتبہ میں ہوجاتا ہے اور ذرخ اور سی کا ذرخ ایک ہی مرتبہ میں ہوجاتا ہے اور ذرخ اور سیمیہ کے درمیان معتدبہ فصل واقع نہیں ہوتا۔ ای وجہ سے ذرکورہ بالا جزئیہ میں اس کی تقریح موجود ہے کہ اگر ذرخ کرنے والا بہت ی چڑیاں این ہاتھ میں پکڑ کے اور پھر ''دبم اللہ'' پڑھنے کے بعد ایک چڑیا کو ذرخ کرے اور پھر اس کے فور آبعد دوسری چڑیا ذرخ کرے تو یہ دوسری چڑیا حلال کے درمیان ہوگیا جس کو بیال مرتبہ میں درخ کہ اس چڑیا کا ذرخ اس چرطیا سے منفصل ہوگیا جس کو بہیلی مرتبہ میں ذرخ کیا گیا۔

جہاں تک ہمارے زیر بحث مسلے کا تعلق ہواس کے بارے ہیں ہم یہ بہتیں کہد سکتے کہ جو مرغیاں پورے ایک دن یا دو دن تک مشین کے ذریعہ ذرح کی گئیں وہ سب کی سب ایک ہی مرتبہ ذرج کر دی گئیں، بلکہ اس کے اندر ذرج کی گئیں کارروائیاں ہوتی ہیں اور ہرکارروائی مہلی کارروائی کے بعد بدتی کے بہت ی کارروائیاں ہوتی ہیں اور ہرکارروائی مہلی کارروائی کے بعد بدتی کے بہت ی کارروائی میں فرق واضح ہے۔

بہرحال! مندرجہ بالا تفصیل سے بیرواضح ہوگیا کہ ایک دن یا دودن کی تمام مرغبوں کے ذرئے کے لئے مشین اشارٹ کرنے والے کا صرف ایک مرتبہ ' تشمیہ ' پڑھ لینا کافی نہیں ہے۔ اگر بیطریقہ اختیار کیا جائے کہ گھو منے

والی چری کے پاس ایک آ دی کھڑا کر دیا جائے، تا کہ جس وقت مرغی چھری کے پاس پنچ اس وقت وہ''تمیہ' پڑھے اور پھر چھری اس مرغی کی گردن کاٹ دے، پیطریقہ میں نے کینیڈا کے ایک ندن کے خانہ میں دیکھا ہے ، اس

طریقه کار میں ' تسمیه' کے شرعاً معتبر ہونے میں کئی اشکالات ہیں۔

#### يبلا اشكال

پہلا اشکال یہ ہے کہ''تسمیہ'' کا ذائع سے صادر ہونا ضروری ہے اور یہ فض جو گھو منے والی جھری کے پاس کھڑا ہے اس کا ذرئع کی کارروائی سے کوئی تعلق نہیں ہے، اس لئے کہ نہ تو اس نے مشین اسٹارٹ کی ہے اور نہ اس

نے حجیری گھمائی ہے اور نہ ہی اس نے مرغی کو حجیری کے قریب کیا ہے، بلکہ نے حجیری گھمائی ہے اور نہ ہی اس نے مرغی کو حجیری کے قریب کیا ہے، بلکہ

ذئ کی تمام کارروائی ہے اس شخص کا کوئی تعلق نہیں ہے۔لہذا اس کا'' تسمیه'' ذائح کا تسمیہ نہیں ہے۔

#### دوسرا اشكال

دوسرا اشکال میہ ہے کہ گھومنے والی چھری کے پاس چند سکنڈول کے وقعہ سے سٹار مرغیاں آتی ہیں اور اس چھری کے پاس کھڑے ہونے

والے مخص کے لئے میمکن ہی نہیں ہوتا کہ وہ آنے والی بے شار مرغیوں میں اسے ہرایک بر کمی فصل کے بغیر سم اللہ پڑھ سکے۔

تيسرااشكال

تيسرااشكال يدب كمشين كے پاس كفرا بونے والاشخص انسان بى تو

ہے، وہ کوئی آٹومیٹک مثین نہیں ہے، اس لئے بیمکن نہیں ہے کہ وہ''تشمید'' پڑھنے کے علاوہ کئی دوسرے کام میں مشغول ہی نہ ہو، بعض اوقات اس کو

الیی ضرور مات بھی پیش آئین گی جواس کودوشمید "پڑھنے سے روک ویں گی،

اور ا ، وقت وسیول مرغیال گھومنے والی چھری پر گزر جا کیل گی اور وہ ''سمید' کے بغیر ذرج ہو جا کیل گی۔ چنانچہ میں نے کینیڈا کے ندکورہ مذرج

خانے میں خوداس بات کا مشاہدہ کیا ہے کہ وہ شخص مشین کے یاس سے کھھ

خانے میں حود اس بات کا مشاہدہ لیا ہے کہ وہ حص سین کے پاس سے چھ پچھ وقفہ کے لئے چلا جا تاتھااور بعض اوقات بیرونفہ آ دھا گھنٹہ اور اس سے بھی

سابوجا تا تقار

، پھراس آٹو میٹک مشین پر''شمیہ'' پڑھنے کے سلسلے میں ایک قابل غور سمجھ میں میں میں میں ساتھ کے ساتھ میں ایک قابل غور

بات اور بھی ہے: وہ یہ کہ ہم مشین کے اسٹارٹ کرنے کے ممل کوشکاری کتے کو چھوڑنے پر قیاس کرلیں کہ جس طرح وہاں پرشکار کو ہلاک کرنے کے وقت معتمیہ 'واجب نہیں ہے، بلکہ کتے کوچھوڑنے کے وقت ''تشمیہ' پڑھنا واجب

ہے اور بعض اوقات کتا چھوڑنے میں اور شکار کو ہلاک کرنے کے درمیان طویل وقفہ ہو جاتا ہے۔ اور بعض اوقات شکاری کتا ایک مرتبہ میں کی جانور

شکار کرلیتا ہے ، ظاہر ہے وہاں پر ایک ہی "تسمیہ" تمام جانوروں کے ہلاک ہونے کے ملاک ہونے کے ملاک ہونے کے ملاک ہونے کے ملاک ہونے کافی ہوجاتی ہے، چنانچہ علامہ ابن قدامة رحمة الله عليه فرماتے

يں

وإن سمّى الصائد على صيد فأصاب غيره حلّ، وإن سمِّي على سهم ثم ألقاه وأخذ غيره فرمى به لم يبح ماصاده به، لأنه لمّالم يمكن اعتبار التسمية على صيد بعينه اعتبرت الآكة التي يصيدبها بخلاف الدبيحة ويحتمل أن يباح قياساً على مالوسمى على سكين ثم ألقاها وأخذ غيرها وسقوط اعتبار تعيين الصيد لمشقته لا يقتضى اعتبار تعيين الآلة فلا يعتبر - (١) اگر شکار کرنے والے نے شکار پر''تسمیہ'' پڑھی، پھر شکاری جانور نے اس خاص شکار کے بجائے دوسرے جانوركو شكار كرليا توبيد دوسرا جانور حلال موكا، أور ايك تحض نے ایک تیر پر''تسمیہ'' پڑھی، پھروہ تیرر کھ دیا اور دوسرا تیرا تھایا اور اس کو شکار کی طرف چلا دیا تو

<sup>(</sup>۱) المغنى لا بن قدمة ، ج ۱۱،ص ۳۳ و۳۳ ـ

اس صورت میں وہ جانور مباح نہیں ہوگا، اس لئے کہ جب معين شكارير "تسميه" يرهنامكن سربو تواس صورت میں اس آلے کا اعتبار کیا جائے گا جس سے شکار کیا جائے گا، بخلاف ذبیحہ کے ( کہ وہاں پر معین جانور یر "تسمیه" یا هناممکن ہے)۔ اور یہ بھی احمال ہے کہ مندرجہ بالا سئلہ میں جانور کو مباح قرار دیا جائے اس مسلہ یر قیاس کرتے ہوئے کہ ایک شخص نے ایک چیری پر''تسمیہ' پڑھی پھراس کور کھ دیا اور دوسری حجری اٹھا کر ذنج کر دیا تو وہ جانور حلال ہو جاتا ہے۔ اور شکار میں مشقت کی وجہ سے تعیین کا ساقط ہونا اس بات کامقضی نہیں ہے کہ آلہ کی تعیین کا اعتبار کیا جائے، لہذا آ لے کی تعیین کا اعتبار نہیں کیا

مندرجہ بالا ساری تفصیل ذکاۃ اضطراریہ ہے متعلق ہے، اور جبکہ ہمارا زیر بحث مسئلہ ذکاۃ اختیاریہ کو حالت اختیاریہ کو حالت اضطراریہ پر قیاس نہیں کیا جاسکتا۔

کیکن جب ہم اس طرف نظر کرتے ہیں کہ آج موجودہ دور میں اس محددہ ہور میں محدد میں اس کے کہ موجودہ بیا ہوگئ ہے، اس لئے کہ آبادی زیادہ ہو چک ہے اور وار فین کی تعداد زیادہ ہو چک ہے اور وزئے

كرنے والول كى تعداد كم ہے، اور دوسرى طرف مم يہ بھى و كيھتے ہيں كه شریعت نے مشقت کی وجہ سے شکار میں تعیین کوسا قط کر دیا ہے جیسا کہ علامہ ابن قدامة رحمة الله عليه كى عبارت سے ظاہر ہے اور اس جيسى چيزول ميس شریعت کا حرج دفع کرنا معہود بھی ہے، بیصورت حال بعض اوقات صرف "تسمیہ" کے مسلے میں دفع حرج کے لئے اور لوگوں پر آسانی پیدا کرنے کے کئے حالت اختیار یہ کو حالت اضطرار یہ پر قیاس کرنے کے لئے وجہ جواز پیدا كرتى ہے، اور ميں اس رائے ير زيادہ توت كے ساتھ قطعى فيصله نہيں كرتا، کین میں اے قطعی فیصلے کے لئے علاء کرام کے سامنے بحث کے لئے پیش کرتا ہوں، اور اب تک اس کا میں نے فتو کی نہیں دیاء خاص کر اس وقت جبکہ ا جارے یاس اس گھومنے والی چھری کا مناسب متبادل طریقه موجود ہے اور وہ متباول طرفیقہ استے ہی وقت میں ضرورت کی پیداوار کو بورا کردیتا ہے۔ وہ متبادل طریقہ بیہ ہے کہ اس آٹو مینک مشین میں جو چھری لگی ہوئی ہے، اس کو ہٹا دیا جائے، اس جگہ پر چارمسلمان کھڑے کر دیتے جائیں اور جب لنگی ہوئی مرغیاں ان کے پاس سے گزریں تو باری باری ایک ایک مخص بسم الله پڑھتے ہوئے مرغیوں کو ذیح کرتا رہے۔

یہ طریقہ جزیرہ ری یونین کے ایک بہت بڑے مذک خانے کے حضرات کے سامنے بطور تجویز کے پیش کیا، چنانچہ انہوں نے اس تجویز پرعمل کیا، ان کا تجربہ یہ بتا تا ہے کہ اس طریقے کے ذریعے پیداوار میں ذرہ برابر بھی کی واقع نہیں ہوئی، اسلئے کہ وہ چھری جتنے وقت میں جتنی مرغیاں کا ٹ

جزیرہ ری یونین کے علاوہ میں نے جنوبی افریقہ کے شہر دربن کے قریب اس سے زیادہ بڑا ندری خانہ دیکھا، جس کی یومیہ پیداوار ہزارہا مرغیوں تک پینی ہوئی ہے، انہوں نے مسلمانوں کی بیتجویز مانتے ہوئے اس کوشروع کر دیا اور اب کی مشقت کے بغیراس پڑمل کر رہے ہیں۔

مشین انجام دے گی۔

ای طرح جب میں نے کینیڈ اے مذک خانہ کا معائد کیا تو ان کے سامنے بھی میں نے بیتجویز پیش کی تو انہوں نے مسلمانوں کے مطالبہ پراس طریقے پڑمل کرنے پر آمدگی کا اظہار کیا،لیکن انتہائی افسوس کے ساتھ سے کہنا

ر رہا ہے کہ وہاں کی ' جمعیت اسلمین' جو اس بات کاسر شفکیٹ جاری کرتی ہے کہ فلاں مذک خانے کا گوشت حلال ہے، اس نے اس تجویز کو قبول نہیں کیا۔

لہذا جب تک بیر متبادل طریقه موجود ہاں وقت تک اس مشینی چھری کی بہت زیادہ ضرورت نہیں، اور اس متبادل طریقے سے ہوتے ہوتے ذکاۃ اختیار یہ کو ذکاۃ اضطراریہ پر قیاس کرنے کی بھی ضرورت نہیں۔

#### گرم پانی ہے مرغی گزارنا

مشینی ذرج کا آخری مسئلہ ان مرغیوں کوگرم پانی سے گزارنے کا مسئلہ ہے، چنانچہ ان مرغیوں کو'' گھو منے والی چھری'' سے گزار نے کے بعد ان کو ایک ایسی جگہ سے گزارا جاتا ہے جہاں ان پر اوپر کی طرف سے گڑا پانی گرایا جاتا ہے جہاں ان پر اوپر کی طرف سے گڑا پانی گرایا جاتا ہے تا کہ اس سے مرغی کے پر جھڑ جائیں، البتہ اس گرم پانی پر دواشکال پیدا ہوتے ہیں۔

ایک اشکال میہ ہے کہ اگر گھو منے والی چھری کے ذریعہ سے ان مرغیوں کی رگیس شرعی طریقے پرنہیں کٹیس تو ہوسکتا ہے کہ ان کے اندر حیات باقی ہو، -اور پھر جب ان کو گرم پانی ہے گزارا گیا تو اب اس میں بیا حمّال ہے کہ ان مرغیوں کی موت اس گرم پانی کی وجہ سے واقع ہوئی ہو۔

دوسراا شکال بعض حفرات نے بیرکیا ہے کہ ان مرغیوں کے پیٹ سے آئتیں اور گندگی نکالنے سے پہلے ہی ان کو گرم پانی سے گزارا جاتا ہے اور بعض مرتبہ گرم پانی میں جوش دینے کی وجہ سے اس کی نجاسیں حیوان کے گوشت کے اندر سرایت کر جاتی ہیں، اور فقہاء کرام نے بیر مسئلہ لکھا ہے کہ اس قتم کا حیوان بھی حلال نہیں ہوتا، چنانچہ در مخار میں ہے کہ:

وكذا دجاجة ملقاة حالة غلى الماء للنتف قبل شقّها ـ

یمی تھم اس مرغی کا ہے جس کوشق کرنے سے پہلے الجتے یانی میں ڈال دیا جائے۔

مندرجه بالاعبارت كي تحت علامه ابن عابدين رحمة الله عليه فرمات

ين

قال فی الفتح: إنها الاتطهر أبداً لكن علی فول أبی يوسف تطهر والعلّة ـ واللّه أعلم ـ تشربها النجاسة بواسطة الغليان ـ (١) في منى بهي پاکنېس بوکتی، في مين فرمايا که ايی مرغی بهي پاکنېس بوکتی، ليکن امام ابويوسف رحمة الله عليه کے قول کے مطابق پاک بوکتی ہے، پاک نه بونے کی علت ـ والله اعلم بيه که گرم پانی کے منتج ميں نجاست گوشت کے اندر جذب بوجاتی ہے۔

(١) ردالمحتار لابن عابدين، ج١، ص٣٣٣، قبيل فصل الاستنجاء-

لیکن مندرجہ بالا اشکال ہارے زیر بحث مسکلہ پر واردنہیں ہوتا، اس
لئے کہ مرغی کو جس گرم پانی سے گزارا جاتا ہے اس کا درجہ ترارت ' جوث' اور
' غلیان' تک پنچا ہوا نہیں ہوتا، کیونکہ سو درجہ ترارت سے کافی کم گرم ہوتا
ہے۔ دوسری بات یہ ہے کہ اس مرغی کوگرم پانی میں چند منٹ سے زیادہ نہیں
رکھا جاتا اور اتنی مدت نجاست کے گوشت میں سرایت کرنے کے لئے کافی
نہیں۔اور جن فقہاء نے اس مرغی کونجس قرار دیا ہے، وہ اس صورت میں ہے
کہ جب کہ پانی اُ بلنے کی حد تک گرم ہو اور اس پانی کے اندر مرغی اتنی ویر
تک بڑی رہے کہ اس کے نتیج میں نجاست گوشت کے اندر سرایت کر
جائے، چنانچہ علامہ ابن عابدین رحمۃ اللہ علیہ نے فدکورہ بالا مسکلہ ذکر کرنے
کے بعد فرمایا:

وعليه اشتهرأن اللحم السميط بمصر نجس لكن العلة المذكورة لاتثبت مالم يمكث اللحم بعد الغليان زماناً يقع في مثله التشرب والد حول في باطن اللحم، وكل منهما غير متحقق في السميط حيث لا يصل إلى حدّ الغليان ـ ولا يترك فيه إلا مقدار ماتصل الحرارة إلى ظاهر الجلد لتنحلّ مسام الصوف، بل لوترك يمنع

انقلاع الشعر(1)

ای مند کی بنیاد پر بیمشہور ہے کہمصر کا "دلم سمیط" نایاک ہے، کیکن ذکورہ علّت (غلیان کی وجہ سے فعاست کا گوشت کے اندر سرایت کرنا) اس وقت تك نهيں يائى حاستى جب تك وه گوشت يانى ميں جوش آنے کے بعد اتن ور تک اس یانی میں نہ بڑا رہے کہ اس کے نتیج میں گوشت کے اندر تک وہ نجاست سرایت کر جائے، اور اسمیط ' کے اندر سے دونوں باتیں نہیں یائی جاتیں، کیونکہ ایک تو وہ یانی ''غلیان'' کی حد تک گرم نہیں ہوتا، دوسرے میہ کہ گوشت کو اس یانی میں صرف اتنی دہرے کئے رکھا جاتا ہے کہ اس یانی کی حرارت اس کی ظاہری کھال تک پہنچ جائے، تا کہ اس کی کھال کے مسامات کھل جائیں، کیونکہ اگر اس کو یانی میں نہ ڈالیں للکہ ویسے ہی جھوڑ دیں تو اس کے پر اور بال نہیں اکھاڑے حاسکیں گے۔

مندرجہ بالا صورت اس گرم پانی پر پوری طرح صادق آتی ہے جس پانی سے مرغیوں کواس مشینی ذرج کے عمل کے دوران گزارا جاتا ہے، اور میں

<sup>(</sup>۱) ردالخار، ج اص ۱۳۳۳-

نے خود اس پانی کے اندر ہاتھ ڈال کر دیکھا ہے تو وہ پانی غلیان اور جوش کی صد تک پہنچنا تو دور کی بات ہے اس پانی میں تو ہاتھ بھی نہیں جل رہا تھا۔

## مرغی کے مثینی ذرج کی مندرجہ بالا بحث کے نتائج

اوپر ہم نے مرغی کے مشینی ذرئ کا جو تفصیلی طریقہ بیان کیا ہے اس میں شرعی نقطہ نظر سے مندرجہ ذیل خرابیاں موجود ہیں۔

## ﴿ا﴾ پہلی خرابی

بعض مذیح خانوں میں ذرئے سے پہلے مرغیوں کو بجلی کے کرنٹ والے خشائد ہے پانی میں غوطہ دیا جاتا ہے، جس میں بیا ندیشہ ہوتا ہے کہ اس کی وجہ سے ذرئے سے پہلے ہی اس کی موت واقع نہ ہو جائے، کیونکہ بعض ماہرین کا خیال ہے کہ اس کرنٹ کے نتیج میں بروہ فیصد مرغیوں کے دل کی حرکت دیا ہے۔ واللہ اعلم۔

#### ﴿٢﴾ دوسري خرابي

اکثر اوقات تو اس مثین میں لگی ہوئی گھو منے والی چھری مرغی کی گردن کی رگوں کو کاشنے کے لئے کافی ہو جاتی ہے، البتہ بعض اوقات اس مرغی کی گردن اس چھری تک پوری طرح نہیں پہنچ پاتی، جس کے نتیج میں یا تو مرغی کا گلا بالکل نہیں کتا، یا تھوڑ ابہت کٹ جاتا ہے اور پچھرگیں کٹنے سے رہ جاتی

ين-

### ﴿٣﴾ تيسري خرابي

اس چھری کے ہوتے ہوئے یہ ممکن نہیں ہے کہ ہر مرغی پر''تسمیہ'' پڑھی جاسکے، اور مشین اسٹارٹ کرتے وقت''تسمیہ'' پڑھنا یا چھری کے پاس کھڑے ہونے والے شخص کا''تسمیہ'' پڑھنا شرعی تقاضہ کو پور انہیں کرتا۔

#### ﴿ ٣﴾ چونگی خرابی

جس گرم پانی سے مرغیوں کوگز اراجا تا ہے، اس میں بیاندیشہ ہوتا ہے کہ جن مرغیوں کی گردن بالکل نہیں کٹیں یا جن کی ناقص کی ہیں اس پانی میں سے گز ارنے کی وجہ سے ان کی موت واقع نہ ہو جائے۔

مندرجہ بالا چار خرابوں میں غور کرنے سے یہ ظاہر ہوتا ہے کہ ان خرابوں کو دور کرنا مشکل نہیں ہے، اور اس مشینی ذرج کے طریقہ کار میں تھوڑی سی ترمیمات سے اس کو شریعت کے مطابق بنایا جاسکتا ہے۔ اور وہ ترمیمات مندرجہ ذیل ہیں:

## ىپلى ترمىم

کیلی ترمیم میہ ہے کہ مختدے پانی میں بجلی کا کرنٹ نہ چھوڑا جائے، یا اس بات کا یقین حاصل کرلیا جائے کہ اس کے نتیج میں اس مرغی کے دل کی

حرکت بندنه ہوجائے۔

#### دوسری ترمیم

اس مشین سے جھری نکال دی جائے اور اس کی جگہ پر چندمسلمان یا اہل کتاب کھڑے کئے جائیں اور جب مرغیاں ان کے سامنے سے گزریں تو

ان میں سے ہرایک باری باری ہر مرغی پر 'دشمیہ'' پڑھتے ہوئے ان کو ذرج کے جس سر تفصل طی تا میں نے پیچھ عضر کر این میلیاندیں ک

کرے، جس کا تفصیلی طریقہ میں نے پیچھے عرض کر دیا، اور مسلمانوں کے مطالبہ کرنے پر بڑے بڑے ندری خانوں کے حضرات نے اینے ہاں بیطریقہ

مھاجہ رہے پر برے برے میں موں سے اس کی جیدادار کی تعداد میں بھی کمی واقع نہیں جوئی۔ جاری کیا ہے اور اس کی وجہ ہے ان کی پیدادار کی تعداد میں بھی کمی واقع نہیں ہوئی

#### تيسرى ترميم

اس بات کا یقین ہونا ضروری ہے کہ جس گرم پانی سے ند بوحہ مرغیوں کوگز اراجا تا ہے وہ''غلیان'' کی حد تک گرم نہ ہو۔

مندرجہ بالا تین ترمیمات کے بعد مشین سے ذکح شدہ مرغیاں حلال

ہوں گی۔

# چو پاؤں کامشینی ذبح

جہاں تک چویائے لینی گائے اور بکری جیسے بڑے جانوروں کے مثین سے ذرج کا تعلق ہے تو اس کا طریقہ مرغی کے ذرج کے طریقے سے مختلف ہے، اس میں مشینی حجری کے ذریعہ جانور کی روح نہیں نکالی جاتی ، بلکہ ایسے اعمال کے ذریعہ اس کی روح نکلتی ہے جس کو انسان انجام دیتا ہے۔ ان اعمال میں سے ایک عمل'' دم گھونٹنا'' ہے، چنانچہ آج کل ذرج کے جس طریقے کو' انگریزی طریقہ'' کہا جاتا ہے اس میں یہ پایا جاتا ہے، اس طریقے میں دو پسلیوں کے درمیان سے سینہ جاک کیا جاتا ہے اور اس میں ہوا مجری جاتی ہے، حتی کہ پہپ کے موا کے دباؤ کی نتیج میں اس کا دم گھٹ جاتا ہے اوراس عمل کے ذریعے اس کا خون بالکل خارج نہیں ہوتا۔ یہ بدیمی بات ہے کہ اس طریقہ سے ذی شدہ حیوان "منخنقة" میں داخل ہے جس کی حرمت قرآن کریم میں منصوص ہے۔اور ہم نے پیچھے تفصیل سے بیان کیا ہے که "خنق" حیوان کے گوشت کوحرام کر دیتا ہے جیا ہے یہ "خنق" مسلمان ے صادر ہو یا کتابی سے صادر ہو۔ لہذا اس طریقے سے "محوق" شدہ عیوان کی حلت کا کوئی راستہیں ہے۔

لیکن آج کل اکثر ندئ خانوں میں گلے کے ایک حصے کو کاٹ کریا گردن کو کاٹ کر اور اس کا خون بہا کر ذئ کاعمل مکسل کیا جاتا ہے، مگر چونکہ حیوان کو زخی کرنے کے متعدد طریقے رائے ہیں، اس لئے ہم یقین کے ساتھ نہیں کہہ سکتے کہ آیاان کے ذریعہ رگیں کٹ جاتی ہیں یا حیوان کو گردن کے علاوہ دوسری جگہ ہے کا ٹا جاتا ہے، اور جانور اس وقت تک طلال نہیں ہوسکتا جب تک یہ یقین نہ ہو جائے کہ اس کے گلے کی تمام رگیں کاٹ دی گئی ہیں جن کا کا ٹنا شرعا واجب ہے۔ البتہ اگر ذرئ کرنے والا مسلمان ہوتھ اس کے لئے یہ گنجائش ہے کہ وہ حیوان کو شری طریقے پر اس کی تمام رگیں کاٹ کر ذرئ کے سے کہ وہ حیوان کو شری طریقے پر اس کی تمام رگیں کاٹ کر ذرئ کے سے کہ وہ حیوان کو شری طریقے پر اس کی تمام رگیں کاٹ کر ذرئ کے سے کہ وہ لوگ

اس پراصرار کرتے ہیں کہ ذرئے کے عمل کو شروع کرنے سے پہلے یا تو جانور کو ہوش کریں یا اس کو سُن کر دیں، اور ان کی نظر میں ذرئے کے وقت جانور کی ہے ہوش کا ییمل حیوان کو راحت پہنچانے کے لئے اور اس کی تکلیف کو کم کرنے کے لئے واجب ہے، اور وہ لوگ حیوان کے مقید ہونے کی حالت میں اس کو رو کئے کے لئے اور اس کی گردن کو سہولت کے ساتھ وزئے کرنے والے کے قریب لانے کے لئے بے شار آلات استعال کرتے ہیں۔

# جانورکوبے ہوش کرنے کے طریقے

ذ کے کرنے سے پہلے جانو رکومختلف طریقوں سے بہوش کیا جاتا

پہلا طریقہ جو بکثرت اختیار کیا جاتا ہے، وہ پیتول کے ذریعہ ب

ہوش کرنا ہے، البتہ یہ پہتول گولی چلانے والی پہتول نہیں ہوتی، بلکہ اس
پہتول کو چلانے سے اس میں سے ایک سوئی یا دھات کی سلاخ نکلتی ہے، اس
پہتول کو اس جانور کی پیشانی کے بچ میں رکھ کر چلایا جاتا ہے، جس کے نتیج
میں اس میں سے سوئی یا سلاخ نکل کر اس جانور کے دماغ میں سوراخ کر
دیتی ہے، جس کی وجہ سے جانور اپنا ہوش وحواس کھو بیٹھتا ہے، اس کے بعد
اس کو ذریح کر دیا جاتا ہے۔

۲۔ بہوش کرنے کا دوسرا طریقہ یہ ہے کہ حیوان کی پیشانی پر ایک بڑا
 بھاری ہتوڑا مارا جاتا ہے۔ (جس کے نتیج میں وہ اپنا ہوش وحواس کھو بیٹھتا
 ہے) چونکہ یہ طریقہ حیوان کے لئے تکلیف دہ ہے، اس لئے اکثر مذن کے

خانوں میں بیطریقہ چھوڑ دیا گیاہے اور اس کے بدلے''کیتول''والاطریقہ اختیار کیا گیاہے۔

س۔ بے ہوش کرنے کا تیسرا طریقہ '' گیس'' کا استعال ہے، اس طرح کے حیوان کو ایس جگہ پر بند کر دیا جاتا ہے جہاں خاص مقدار میں دوسری کاربن اکسائیہ ہوتی ہے، اور یہ گیس اس جانور کے دماغ پر اثر انداز ہوتی ہے، جس کے نتیج میں وہ اپنا ہوش وہواس کھو بیٹھتا ہے، اس کے بعد اس کو باتھ سے ذرج کر دیا جاتا ہے۔

۳۔ بہوش کرنے کا چوتھا طریقہ'' کرنٹ کے جھٹکے'' کا استعال ہے'وہ اس طرح کہ چیٹی کی طرح کا ایک آلہ حیوان کے دونوں کا نوں پر رکھا جاتا ہے اور اس آلے ہے بجلی کا کرنٹ چھوڑا جاتا ہے جواس کے دماغ تک پہنچ جاتا ہے، چنانچہوہ جانور اس کرنٹ کے جھٹکے کی وجہ سے اپنا ہوش وحواس کھو بیٹھتا ہے۔

جانورکو بے ہوش کرنے کا شری تھم جانے کے لئے اس پر دو جہت سے کلام کرنا ضروری ہے، اوّلاً: کیا اس طریقہ کو اختیار کرنا شرعاً جائز ہے؟ فانیاً:اگر بے ہوش کرنے کے بعد مسلمان یا کتابی اس جانو رکوشری طریقے پر ذرح کردے تو کیا وہ جانور حلال ہوگا یانہیں؟

جہاں تک اس طریقے کے شرعاً جائز ہونے کا تعلق ہے تو ہے اس بات پر موقوف ہے کہ اس طریقے کو اختیار کرنے سے جانور کی ذرخ کی تکلیف میں کی ہو جاتی ہے یا نہیں؟ اس لئے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک معروف حدیث میں حیوان کو ذرئ کرتے وقت اس کے ساتھ اچھا سلوک کرنے اوراس کے ساتھ نری کرنے کا تھم دیا ہے۔ چنانچہ آپ علیہ فیا ارشاد فرمایا:

إذا قتلتم فأحسنوا القِتلة، وَاذا ذَبَحُتُمُ فَاحُسِنُوا الذَّبِحُ وَلَيَحُدَّ أَحدكم شفرته وليرح ذبيحته (١)

(۱) صحیح مسلم کتاب الصید، باب الأمربا حسان الذبح والقتل، حدیث نمبر ۱۹۵۵ ترمذی کتاب الدیات، باب النبی عن المثلة و ابوداؤد، والنسائی (دیکھے: جامع الاصول، ۲۸۰۰ می ۱۸۸۰ می

جبتم (کسی کافر کو) قتل کروتو اچھے انداز میں قل کرو، اور جبتم (کسی جانور کو) ذرج کروتو اچھے طریقے ہے ذرج کرو، اور اپنی چیری تیز کرلو اور اپ جانور کوراحت پہنجاؤ۔

اور یہ بات مسلمات میں سے ہے کہ شریعت اسلام نے ذریح حیوان کا جوطریقہ جاری فرمایا ہے کہ اس کی گردن کی تمام رگیں کاٹ دی جائیں، یہ طریقہ حیوان کی روح نکالنے کے لئے بہت اچھا اور حیوان کے لئے بہت آسان اور سہل ہے۔ جہاں تک مج ہوتی کے عمل کا تعلق ہے تو سے بعض حالات میں حیوان کے لئے نقصان وہ ہوتا ہے اور ذریح کی تکلیف سے زیادہ تکلیف دہ ہوتا ہے، جیسا کہ بے ہوش کرنے کے لئے اس کی پیشانی پر ہوڑا ارناء اس لئے بلاشہ بیطریقہ شرعا جائز نہیں۔البتہ بیہوش کرنے کے جو دوسرے طریقے ہیں، ان کے بارے میں ہم یقین کے ساتھ نہیں کہ سکتے کہ اس کی وجہ سے حیوان کی ذریح کی تکیف میں کمی ہوجاتی ہے یا زیادتی ہوجاتی ہے، اس لئے کہ حیوان کی بیشانی بر پہتول جلانے سے اس کوشد ید چوث لگتی ے، اور کرنٹ کا جھ کلہ بھی تکلیف سے خالی نہیں، اور حیوان کو گیس کے اندر محبوس كرنا حيوان كے سانس كھننے كى طرف پہنچا ديتا ہے۔ليكن "علم حيوان" کے ماہرین کا دعویٰ یہ ہے کہ بیطریقے اس کی ذرئے کی تکلیف کو کم کر دیتے ہیں، لہذا اگریہ بات قطعی طور پر ثابت ہوجائے کہ ان کی وجہ سے اس کی ذکح تی تکلیف کم ہو جاتی ہے اور ان افعال کے نتیج میں اس حیوان کی موت بھی

واقع نہیں ہوتی تو اس صورت میں ان طریقوں کو اختیار کرنا جائز ہے، ورنہ حائز نہیں۔

## بیہوشی کے بعد ذرج کئے گئے جانور کا حکم

جہاں تک اس جانور کے حلال اور حرام ہونے کا تعلق ہے جس کو بیہوش کرنے کے بعد ذرج کیا جاتا ہے، یہ تھم اس پرموقوف ہے کہ آیا بیہوش کرنے کا یہ عمل اس حیوان کی موت کا سبب بنتا ہے یا نہیں؟ تو آج کل ماہرین کا دعویٰ یہ ہے کہ یہ عمل موت کا سبب نہیں بنتا، بلکہ اس عمل کے ذریعہ وہ جانور ہوش وحواس کم کر دیتا ہے اور تکلیف کا احساس اس کے اندرختم ہو جاتا ہے۔۔

لین ماہرین کا یہ دعویٰ محل نظر ہے، کیونکہ جہاں تک ''پیتول' کے ذریعہ بیہوش کرنے کا تعلق ہے، تو اس کی وجہ سے حیوان کی پیشانی اور اس کے دماغ میں سخت چوٹ لگتی ہے، کوئی بعیر نہیں کہ اس کی وجہ سے اس کی موت واقع ہو جاتی ہو۔ لہذا ایبا جانور''موقوذہ'' ہو جائے گا۔ میں ہے نے خود بیہوش کرنے کے طریقے کا امریکہ کے شہر'' ڈیٹرائٹ'' میں مشاہدہ کیا ہے، بیہوش کرنے کے طریقے کا امریکہ کے شہر'' ڈیٹرائٹ'' میں مشاہدہ کیا ہے، میں نے دیکھا کہ''پیتول'' سے تقریباً ایک انگل کے برابرسلاخ نکل اور گائے فرائے کے دماغ میں داخل ہوگئی اور اس کے دماغ سے خون نکلنے لگا اور وہ گائے فورائے

زمین پر گرگئ اوراس کے اعضاء کی حرکت بالکلیہ بند ہوگئ جیسے کہ وہ مر پچکی

\_ 97

لیکن اس مزئ خانے کے امریکی مالک نے بتایا کہ پستول چلانے کے بعد بھی چندمنٹ تک حیوان زندہ رہتا ہے، اور اگر بارہ منٹ کے اندر اس کو ذنح نہ کیا جائے تو وہ مرجاتا ہے۔ پھرایک مرتبدان مذنح خانوں کے سرکاری سپروائزرے ان کے دفتر میں ملاقات ہوئی، اس وقت انہوں نے بتایا کہ اس طریقے سے بیہوش کرنے کی صورت میں دواخمال ہوتے ہیں، ایک بیاکہ اس عمل کے چندمنٹ بعدوہ جانور مرجا تا ہے، دوسرے مید کہ وہ جانور اپنے ہوش وحوالا ) کی طرف واپس لوٹ جاتا ہے۔ اور اس سیروائزرنے اس بات کی بھی تصدیق کی کہ بیہوش کرنے کا بیٹمل لگا تار چند جانوروں کے ساتھ کیا جاتا ہے، ای طرح ذرج کاعمل بھی لگاتار کیا جاتا ہے، لہذا یہ بعید نہیں ہے کہ جب بے شار جانوروں کو ایک ساتھ بیہوش کیا گیا ہوتو ان کو ذیح کرنے ہے يہلے ہى كسى جانوركى موت واقع ہو چكى ہو، اور ہمارے ياس كوئى ايباطريقه نہیں ہے جس کے ذریعہ ہم بیمعلوم کریں کہ ذرج کے وقت سے جانور زندہ

بہرحال! میرے لئے اس سپروائزر کی بات پر یقین کرناممکن نہیں ہے، کین جوصورت حال میں نے دیکھی ہے، اس نے مجھے ان کے اس وعویٰ میں شک میں ڈال دیا ہے کہ بہوش کرنے کے اس عمل کے سبب اس جانور کی موت واقع نہیں ہوتی، اور اس بائت کا احمال تو بعید نہیں ہے کہ اس شدید صدمہ کی وجہ سے بعض جانوروں کی موت واقع ہوجاتی ہو۔

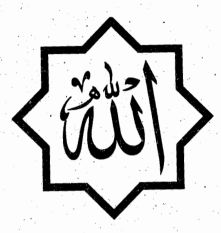
جہاں تک بحلی کے کرنٹ کے ذریعہ بیہوش کرنے کاتعلق ہے، تو بعض

ماہرین نے اس بات کا اعتراف کیا ہے کہ بعض حالات میں اس کی وجہ سے دل کی حرکت بند ہو جاتی ہے۔ اس طرح ''گیس'' کے ذریعہ بیہوش کرنے کے عمل میں اگر گیس کا تناسب زیادہ ہو جائے تو اس بات کا امکان ہوتا ہے کہ اس کے ذریعہ جانور کی موت واقع ہو جائے۔

بہرحال! یہ موضوع ویندار غیرت مند اور اس فن کے ماہر مسلمانوں كيمين غور وخوص كا محاج ب- چونكه يه موضوع مير دائره اختيار س خارج ہے، اس لئے اس بارے میں کوئی حتی فیصلہ کرنا میرے لئے مناسب نہیں، البتہ میں اکیڈمی کو بہتجویز پیش کرتا ہوں کہ وہ مسلمان ماہرین کی ایک ممیٹی بنا عے ، وہ میٹی اس موضوع پر مطالعہ کرنے کے بعد اپنی رپورث ا كيڈى كو پیش كرے۔اس میں كوئى شك نہیں كہ بہوش كرنے كے مندرجہ بالا طریقے اگر جانور کی موت واقع ہونے کا سبب بنتے ہیں، یا ان طریقوں کے اختیار کرنے سے جانور کی موت واقع ہونے کا اندیشہ موتا ہے تب تو ان طریقوں کو اختیار کرنا جائز نہیں، اور بہوش کرنے کے بعد ذیج کئے جانور كو حلال نهيس كها جائے گا اور جب تك بيطريقے مشكوك بين، اس وقت تک ان سے دور رہنا ہی مناسب ہے۔مشہور یہ ہے کہ " یہود" بیہوش کرنے کے کسی طریقے کو قبول نہیں کرتے، چھر تو مسلمانوں کوشبہات سے اور زیادہ

دورر منا چاہئے۔واللہ سجانہ و تعالیٰ اعلم۔

غيرمسلم مما لك سے درآ مدشدہ كوشت شخ الاسلام حضرت مولا نامفتي محمر تقى عثماني صاحب مظلهم سيمن اسلامك پبلشرز



## دوسرے ممالک سے درآمد کئے ہوئے گوشت کام

آج بازار غیرسلم ممالک مثلاً انگلینڈ، امریکہ، ہالینڈ، اسٹریلیا اور برازیل وغیرہ ہے درآ مدشدہ گوشت سے بھرے ہوئے ہیں۔ پیچے ولائل سے یہ بات واضح ہوکر سامنے آپی ہے کہ اہل کتاب کا ذبیحہ سلمانوں کے لئے اس وقت طلال ہے جب وہ لوگ ذرئ کی شری شرائط کی رعایت کریں۔ اور جس زمانے میں قرآن کریم نے ان کے ذبیحہ کو مسلمانوں کے لئے مبال قرار دیا تھا اس وقت ان کے ذبیحہ میں یہ بات موجود تھی، جہاں تک (موجودہ ور کے) یہودیوں کا تعلق ہے ان کے بارے میں مشہور یہ ہے کہ یہ لوگ آخری کو شن کو شن کے سلم میں اپنے ند ہب کے احکام کی پابندی کرتے ہیں اور اس کی کوشش کرتے ہیں کہ اپنے علماء کی نگرانی میں اپنے لئے علیحدہ فرخ فانے بنائیں اور اپنے گوشت کو در یو متاز کرتے ہیں اور خباں یہودیوں کی آبادی ہوتی ہے وہاں یہ گوشت آ سانی سے دستیاب ہوتا جہاں یہودیوں کی آبادی ہوتی ہے وہاں یہ گوشت آ سانی سے دستیاب ہوتا

جہاں تک (موجودہ دور نے) نصاریٰ کا تعلق ہے، وہ تو ذی کے سلسلے
میں تمام شری شرائط اور پابندیوں کا طوق اتار کر بالکل آزاد ہو چکے ہیں،
چنانچہ آج ذی کے سلسلے میں بیلوگ ان احکام کا بھی لحاظ نہیں کر رہے ہیں
جو آج بھی ان کی مقدس کتابوں میں موجود ہیں (جیسا کہ ان کی کتابوں کی

ا بعض عبارات ہم نے بیچھے بیان کیں) ان حالات میں ان کا ذبیحہ اس وقت تک حلال نہیں ہوڑ جب تک سی جانور کے بارے میں تقینی طور پر بیمعلوم نہ موجائے كداس ميں انہوں نے تمام شرى شرائط كالحاظ كيا ہے۔ بہرحال! وه گوشت جو آج مغربی ممالک کے بازاروں میں فروخت ہورہا ہے اور جو گوشت "اسلامی ممالک" میں غیراسلامی ممالک سے درآ مد کیا جارہا ہے، اس کواستعال ہے روکنے کی بہت سی وجوہات ہیں۔ جومندرجہ ذیل ہیں: پہلی وجہ بیے کہ اس صورت میں ذریح کرنے والے کے مذہب کے بارے میں یہ چلانا مشکل ہے، کیونکہ ان ممالک میں بت یست، آتش برست، دہریے، اور مادہ برست بھی بکثرت آباد ہیں، لہذا یہ یقین حاصل کرنا مشکل ہے کہ جس جانور کا گوشت بازار میں فروخت ہور ہاہے اس کا ذرج کرنے والا ''اہل کتاب' ہے۔ ووسری وجہ یہ ہے کہ اگر شخقی سے یا غالب آبادی پر حکم لگانے کی وجہ سے بیٹابت بھی ہو جائے کہ ذائح نفرانی ہے، پھریہ پیتنہیں یلے گاکہ فی الواقع وہ نصرانی ہے یاوہ اینے عقیدے میں خدا کا منکر اور مادہ برست ہے۔ ہم پیچھے تفصیل سے یہ بیان کر چکے ہیں کہ آج نفرانیوں کی بہت بوی تعداد وہ ہے جواس کا تنات کے لئے خدا کے وجود کی منکر ہے (معاذ اللہ) لہذا الی صورت میں وہ ذائح فی الواقع نصرانی نه ہوا تیسری وجہ یہ ہے کہ اگر محقیق یا ظاہر حال پر حکم لگانے کی وجہ سے بیہ

ثابت بھی ہو جائے کہ وہ ذائع نفرانی ہے، تب بھی نفرانیوں کے بارے میں یہ بات معروف ہے کہ وہ ذرئع کرتے وقت شری طریقہ اختیار کرنے کا التزام نہیں کرتے، بلکہ بعض نفرانی تو جانور کو گا کھونٹ کر ہلاک کر دیتے ہیں اور بعض جانور کی رگیں کائے بغیر ویسے بی قل کر دیتے ہیں اور بعض نفرانی جانور کو بیہوش کرنے کے ویسے بی قل کر دیتے ہیں اور بعض نفرانی جانور کو بیہوش کرنے کے لئے وہ مشتبہ طریقے اختیار کرتے ہیں جن کو ہم پیچے بیان کر چکے ہیں۔

چوتی وجہ یہ ہے کہ یہ بات یقینی طور پر ثابت ہے کہ نصاری ذری کے وقت شمیہ نہیں پڑھتے۔ اور جمہور اہل علم کے نزدیک یہ بات راج ہے کہ اہل کتاب کے ذبیحہ کے حلال ہونے کے لئے بھی ذری کے وقت '' تشمیہ' شرط ہے۔

بہرحال! ممانعت کی مندرجہ بالا وجوہ قویہ کی وجہ سے کسی مسلمان کے مغربی ممالک کے بازاروں میں فروخت ہونے والے گوشت کو کھانا جائز انہیں جب تک کسی معین گوشت کے بارے میں یہ یقین نہ ہو جائے کہ یہ گوشت ذکاۃ شری کے ذریعہ حاصل کیا گیا ہے۔ اور حضرت عدی بن حاتم رضی اللہ عنہ کی حدیث سے یہ بات ثابت ہو چکی ہے کہ گوشت کے اندر اصل حرمت ہے جب تک اس کے خلاف ثابت نہ ہو جائے۔ اور حضور اقد س مسلمی اللہ علیہ وسلم نے اس شکار کو کھانے سے منع فرمایا جس شکار میں شکاری کے کئے کے علاوہ دوسراکتا بھی شامل ہو جائے۔

ای طرح ایک حدیث میں شکار کے بارے میں حضور اقدی صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاوفر مایا:

ان وجدته غريقا في الماء فلا تأكل فإثك لا لا لا لا لا لا لا له الماء قتله أوسهمك (١)

یعن اگرتم این شکار کو پانی میں غرق پاؤ تو اس شکار کو مت کھاؤ، اس کئے کہ تہمیں نہیں معلوم کہ وہ جانور پانی میں غرق ہونے کی واجہ سے مراہے یا تمہارے تیر

ےمراہ۔

اس سے معلوم ہوا کہ اگر کسی جانور میں حلِت اور حرمت دونوں وجہیں پائی جائیں تو جانب حرمت کو ترجیح ہوگ ۔ بیحدیث بھی اس اصول پر دلالت کرتی ہے کہ گوشت کے اندر اصل' حرمت' ہے جب تک یقینی طور پر بیٹا بت نہ ہو جائے کہ وہ حلال ہے۔ بیاصول کئی فقہاء کرام نے بیان فر مایا ہے۔

یہی حکم مغربی ممالک امپورٹ شدہ گوشت کا ہے، کیونکہ اس میں ممانعت کی مندرجہ بالا چاروں وجوہات پائی جاتی ہیں، جہاں تک اس شہادت کا تعلق ہے جو گوشت کے ڈیے پراوریا اس کے کارٹن پر کھی ہوتی ہے کہ:

انها مذبوحة على الطريقة الاسلامية ـ يعني بير وشت اسلاي طريق يرذن كيا كيا -

(١) صحيح مسلم، كتاب الصيد، حديث نمبر ٩٤٣- و يكفية تكملة فع الملبم ٣٩٣/٣-

بہت سے بیانات سے یہ بات ثابت ہوچی ہے کہ ال ''شہادت' پر اعتماد نہیں کیاجاسکتا، چنانچ سعودی عرب کی ''ھیئة کبار العلماء'' نے اپنے نمائندے ان غیر ملکی ندئ خانوں میں بھیج جہاں سے اسلامی ممالک کو گوشت بھیجا جا تا ہے، چنانچ ان نمائندوں نے ان مذئ خانوں کا جائزہ لینے کے بعلی اپنی جور پورٹیں پیش کی ہیں، ان سے بی ظاہر ہوتا ہے کہ ان ڈبوں اور کارشوں پر جو''شہادت' درج ہوتی ہے اس پر بالکل اعتاد نہیں کیا جاسکا۔ ''فتاوی پر جو''شہادت' درج ہوتی ہے اس پر بالکل اعتاد نہیں کیا جاسکا۔ ''فتاوی بارے میں جو'' قرار داد' منظور کی گئ ہے، وہ مندرجہ ذیل ہے: غیرسلم ممالک سے درآ مدشدہ گوشت کے بارے میں نھیٹہ کبار العلماء'' کی قرار داد

امریکہ اور دوسرے ممالک ہے جو گوشت "سعودی عرب" میں "امپورٹ" کیا جاتا ہے اس پرکوئی تھم لگائے بغیر صرف جانور ذرج کر دینے کا شرعی طریقہ بیان کر دینے ہے اس شخص کو کوئی فائدہ حاصل نہیں ہوگا جو حلال کھانے کی فکر کرتا ہے اور حرام ہے بچنے کی کوشش کرتا ہے۔ لہذا جن غیر سلم ممالک ہے سعودی عرب میں گوشت امپورٹ کیا جاتا ہے، وہاں کی کمینیوں کے بارے میں یہ معلومات حاصل کرنا ضروری ہے کہ وہاں پرکس طرح جانوروں کو ذرج کیا جاتا ہے اور ذرج کرنے والے کون کون لوگ ہوتے ہیں؟ لیکن عام سلمان میں سب معلومات کس طرح حاصل کرسکتا ہے؟ ہوتے ہیں؟ لیکن عام سلمان میں سب معلومات کس طرح حاصل کرسکتا ہے؟ اس لئے کہ ان ممالک کی مسافت بعیدہ کی وجہ سے ان کی طرف سفر میں ہوی

مشقت پیش آئی ہے ، جس کی وجہ ہے بہت کم لوگ ان ممالک کا سفر کرتے ہیں اور جولوگ وہاں کا سفر کرتے ہیں ، ان میں سے اکثر یا تو علاج کی غرض سے سفر کرتے ہیں ، ان میں سے اکثر یا تو علاج کی غرض سے سفر کرتے ہیں یا (کمانے کی) خواہشات کی تکمیل کے لئے یا معلومات حاصل کرنے کے لئے وہاں کا سفر کرتے ہیں ، لیکن اس مقصد کے لئے کوئی سفر نہیں کرتا اور نہ ہی اس کی تفتیش کے لئے اور اس کی حقیقت سے واقفیت حاصل کرنے کے لئے کوئی شخص اپنے آپ کوشقت میں ڈالتا ہے۔

ال لئے "ادارات البحوث العلمية والافتاء والدعوة والارشادك صدر دفتر كى طرف سے ايك خطان اداروں كے ذمہ داروں كى طرف لكما كيا جو گوشت اور كھانے كى دوسرى اشياء سعودى عرب ميں درآ مدكرتے ہيں جس ميں ان اداروں سے حقیقت حال پوچھی گئی اور ان سے درخواست كی گئی كہ وہ دینی اور شرعی نقط نظر سے ان امپورٹ شدہ گوشت كا خاص خيال ركھيں تا كہ مسلمانوں كو ان كھانوں سے بچایا جائے جن كو اللہ تعالى نے حرام قرار دیا ہے۔

ان اداروں کی طرف سے جو جواب آیا وہ بہت مجمل تھا، جس سے نہ تو اطمینان قلب حاصل ہوسکتا تھا اور نہ ہی شک دور ہوسکتا تھا۔ لہذا اس ادارے نے یورپ اور امریکہ میں اپنے نمائندوں کو خط لکھا کہ وہ ان مذن خانوں میں ذنح کی کیفیت اور ذنح کرنے والوں کی دیا نت کے بارے میں مختیق کرکے اطلاع دیں، چنانچہ اس خط کے جواب میں بعض نے اجمالی جواب کھ کر بھیج دیا، لیکن بعض غیرت مند حضرات نے اس کے بارے میں جواب کھ کر بھیج دیا، لیکن بعض غیرت مند حضرات نے اس کے بارے میں جواب کھ کر بھیج دیا، لیکن بعض غیرت مند حضرات نے اس کے بارے میں

رسالہ کی صورت میں ذرئے کی کیفیت اور ذرئے کر خوالو الکی دیا نت کے بارے میں تفصیل سے جواب لکھا۔ اللہ تعالی ان حضرات کو جزاء خیر عطا فرمائے۔
آ مین لیکن ان جوابات میں ان تمام غیر ملکی کمپنیوں کا احاط نہیں کیا گیا جو کمپنیاں سعودی عرب میں گوشت ایسپورٹ کرتی ہیں اور جن کمپنیوں کے بارے میں بیان کیا گیا۔
بارے میں بیان کیا گیاان میں سے بعض کے بارے میں اجمالاً بیان کیا گیا۔
بہرحال! کمپنی کو جور پورٹیس موصول ہوئیں اور رسائل کے ذریعہ اے جومعلومات حاصل ہوئیں؛ اور ذرئے کرنے کا شری طریقہ جس کا بیان او پر آ چکا اور اس بحث سے متعلق جو فتوے جاری ہوئے، ذیل میں ان سب کا خلاصہ اور اس بحث سے متعلق جو فتوے جاری ہوئے، ذیل میں ان سب کا خلاصہ اور اس بحث سے متعلق جو فتوے جاری ہوئے، ذیل میں ان سب کا خلاصہ اور اس بحث سے متعلق جو فتوے جاری ہوئے، ذیل میں ان سب کا خلاصہ اور اس بحث سے متعلق جو فتوے جاری ہوئے، ذیل میں ان سب کا خلاصہ کمیٹی پیش کرتی ہے تا کہ در آ مد شدہ گوشت کا تھم واضح ہوجائے۔

خلاصه

اولاً: رابط عالم اسلامی کے جزل سکریطری کا جو خط "ادار ات البحوث العلمیة والافتاء" کے رئیس عام کے پاس آیا، جس میں بیہ بات تحریقی کہ ان کے پاس بیر رپورٹیس آئی ہیں کہ "آسٹریلیا" کی بعض کمپنیاں جو اسلامی ممالک کو گوشت برآ مد کرتی ہیں، خاص طور پر"الحلال الصادق" کمپنیاں جس کا مالک ایک قادیانی "حلال الصادق" ہے، یہ کمپنیاں گائے، بکریاں اور پرندے ذرج کرنے میں اسلامی طریقہ اختیار نہیں کرتی ہیں، اور ان کمپنیوں کے ذرج شدہ جانوروں کا کھانا حرام ہے، اور" رابطہ عالم السلامی" نے اپنی کتاب میں جو قرار داد اور سفارش پیش کی ہے، اس کی اسلامی" نے اپنی کتاب میں جو قرار داد اور سفارش پیش کی ہے، اس کی اسلامی" نے اپنی کتاب میں جو قرار داد اور سفارش پیش کی ہے، اس کی

رعایت ضروری ہے۔

ٹانیا: استاذشخ احد بن صالح محاری کی طرف ہے ' فرانس' کی کمپنی۔
''برئیسا'' کے طریقہ ذن کے بارے میں جور پورٹ آئی ہے کہ اس کمپنی میں
فن کرنے والے کے بارے میں پہنیس چانا کہ وہ مسلمان ہے یا کتابی ہے
یا بت پرست ہے یا ملحد ہے، اور اس میں شک رہتا ہے کہ نہ بوحہ جانور کی
دورگیس کی ہیں یا ایک رگ کی ہے، اور اس گوشت کے حلال ہونے کی
قصدیق کرنے والے کی گواہی نہ تو ذرج کے کمل کو بذات خود مشاہدہ کرنے پر
مبنی ہوتی ہے اور نہ ہی اس کے نائب کے مشاہدہ پر بنی ہوتی ہے اور نہ ہی
اس کی شہادت ذرج کرنے والے کو جانے پر بنی ہوتی ہے۔ اس رپورٹ کی
روشی میں اس کمپنی کے ذرج شدہ جانوروں کو کھانا جائز نہیں، اور اس کمپنی کے
غیر شرعی تذکیہ کی تائید اس بات ہے بھی ہوتی ہے کہ اس کمپنی کے ڈائر کیکٹر
فیرشری تذکیہ کی تائید اس بات ہے بھی ہوتی ہے کہ اس کمپنی کے ڈائر کیکٹر
ذراس لہ تیں آرادگی فلام کی اگر درت ، کرنے الے مملک سملہ ہے گوشت کی

نے اس بات پر آمادگی ظاہر کی کداگر در آمد کرنے والے ملک پہلے ہے گوشت کی ایشی مقدار جمیں بتادیں تو ہم شرعی طریقے پر ذرج کرنے کے لئے موجودہ ذرج کے طریقے میں تبدیلی کرلیں گے۔

ثالثاً: استاذ احمد بن صالح محاری کی طرف سے (سادیا اویسة) کمپنی کے متعلق گائے اور مرفی کے ذرئے کے طریقہ کار کے بارے میں جو رپورٹ آئی ہے اس میں ذارئے کی دیانت مشکوک ہے، یہ معلوم نہیں کہ وہ ذارئے کتابی ہے یا بت پرست ہے۔ دوسرے یہ کہ گائے کو پہلے بجلی کے کرنٹ کے ذریعہ بہوش کیا جا تا ہے، جب وہ گائے بیوش ہوکر گرجاتی ہے تو اس کومشینوں کے بیوش ہوکر گرجاتی ہے تو اس کومشینوں کے بیوش ہوکر گرجاتی ہے تو اس کومشینوں کے

ذربعہ یاؤں کی طرف سے بلند کیا جاتا ہے، پھر چھری کے ذربعہ اس کی گردن 🛭 کی کھال اتاری جاتی ہے، پھر دوسری حچمری کے ذریعہ اس کی رگیس کا ٹی جاتی ا ہیں ، جس کے نتیج میں اس کا خون بوی مقدار میں خارج ہو جاتا ہے۔ ان وجوہات کی بنایراس ممینی کے مذبوحہ جانور کھانا جائز نہیں۔(۱) رابعاً: شخ عبدالله الغضيه كي طرف سے لندن ميں ذبح كے طريقه كار كے بارے ميں بير يورث آئى ہے كہ يہاں ير ذرئ كرنے والے وين سے منحرف نوجوان، بت پرست اور دہریے ہیں۔ ذریح کا طریقہ کار سے بے کہ مرغی کوایک مشین میں ڈالا جاتا ہے، جب وہ مشین سے باہر نکلتی ہے تو وہ مردہ حالت میں ہوتی ہے اور تمام پر اکھڑے ہوئے ہوتے ہیں اور اس کا سر کٹا موانبیں ہوتا، بلکہ اس کی گردن پر ذرج کا کوئی اثر ظاہر نہیں ہوتا، خود ندیج کے انگریز مالک نے بھی ان باتوں کا اقرار کیا۔ اور مٰدن کے خانے کاعملہ بیہ دھوکہ دیتا ہے کہ اگر کوئی شخص اس خود کارمشین کے ذریعہ ہونے والے ذرج کے طریقے کو دیکھنا جاہے جس کے ذریعہ ذرج کرنے کے بعد وہ گوشت برآ مد کیا جاتا ہے تو اس شخص کو وہ مذیح خانہ دکھا دیا 📗 جاتا ہے جس میں چندمسلمان اندرون ملک رہنے والے مسلمانوں سے لئے ذن كرتے ہيں۔ يہ بات ذن كے طريق اور ذن كرنے والے كى ديانت میں شک ڈال دیتی ہے، اس لئے اس ممپنی کے ذیح شدہ جانوروں کو کھانا 🛮

حلال نہیں۔

خاساً: استاد حافظ کی طرف سے بونان کے بعض مشہور مقامات کے بارے میں بیر پورٹ آئی ہے کہ وہاں پر برے جانوروں کوسروں پر پستول کے ذریعہ مارکر پہلے انہیں گرایا جاتا ہے اور پھراسے ذرج کیا جاتا ہے، چونکہ ایے جانور میں بیشک رہنا ہے کہ ذبح کاعمل اس کی موت کے بعد ہوا یا پہلے ہوا، اس کئے ایسے جانور کو کھانا جائز نہیں۔ وہاں پر ذنع کا ایک اور طریقہ بھی رائج ہے، جس کے بارے میں رپورٹ جھینے والے کا کہنا یہ ہے کہ وہ طریقہ اسلامی طریقہ کے مطابق ہے، البتہ رپورٹ مجینے والے نے نہ تو ذریح کی کیفیت بیان کی ہے اور نہ ہی ذائع کی دیانت کے بارے میں مجھ بیان کیا ہے، ای طرح نہ تو ذرج کرنے کی جگہ کے بارے میں بیان کیا ہے اور نہ ہی ذیح کرنے والی کمپنیوں کا ذکر کیا ہے۔ سادساً: ہمیں شیخ عبدالقادر ارناؤط کی طرف سے بوگوسلاویہ میں ذکح کے طریقتہ کے بارے میں بدر پورٹ موصول ہوئی ہے کہ بوگوسلاوید کے دیہاتوں میں اور سرایوشہر میں اسلامی طریقے پر جانوروں کو ذیح کیا جاتا ہے اور ذائح بھی مسلمان ہوتا ہے، لہذا ان جانوروں کو کھانا جائز ہے۔ کیکن یوگوسلاویہ کے دوسرے شہروں میں جو جانور ذبح کئے جاتے ہیں، ان میں ذبح

کرنے والا غیرمسلم ہوتا ہے، جو ظاہراً تو کتابی یا شیعہ ہوتا ہے لیکن هیقتہ الامر میں وہ ایسانہیں ہوتا۔ کہذا ذائ کی اہلیت میں شک کی وجہ سے یو گوسلاویہ کے دوسرے شہروں کے ذبیحہ جانور کو کھانا جائز نہیں۔

سابعاً: مغربی جرمنی میں ذرئ کے طریقے کے بارے میں ڈاکٹر طباع

نے یہ رپورٹ بھیجی ہے کہ ذرج کرنے سے پہلے گائے کے سرمیں پستول ماری جاتی ہے اور پھراس گائے کی موت واقع ہونے کے بعد اسے ذرج کیا جاتا ہے۔لہذا ان ذبائح کو کھانا جائز نہیں۔

ثامناً: رسالہ "المجتمع" میں ڈنمارک میں ذری کے طریقے کے بارے میں ربورٹ شائع ہوئی ہے کہ ذرئ کرنے والے عیسائیوں کی بنسبت شیوعیان اوربت پرستول سے زیادہ قریب ہوتے ہیں اور بیا کہ ممپنی کو اسلامی ذرج کے طریقہ کار کے بارے میں کچھ معلومات حاصل نہیں ہیں ، سوائے اس کے کہ جو باتیں افواہوں کے ذریعہ معلوم ہوئی ہیں، لہذا تمینی کے لئے یہ کیے ممکن ہے کہ وہ اسلامی ذیج کے طریقے کا خیال رکھے اور یہ کہ وہ گوشت کے پیک پر یہ عبارت کھ دے کہ (ذبح علی الطريقة الاسلامية) "اس كو اسلامي طريقي ير ذريح كيا كيا بي - وشت درآمد كرنے والے يہ جملداس لئے لكھتے ہيں تاكدوہ اس كى تقديق كروے جس یراعماد نہیں کیا جاسکتا، کمپنی کے لوگ اس شخص کو ذرج کی کیفیت کے بارے میں معلومات حاصل کرنے سے روکتے ہیں جومعلومات حاصل کرنا جاہتا

اور استاذ احمد صالح محاری کے واسطے سے محمد الا بیض المغربی کی طرف سے ایک رپودٹ آئی ہے جو ڈنمارک میں گوشت کو پیک کرنے کا کام کرتا ہے، وہ یہ کہ پیکنگ پر جو یہ عبارت لکھتے ہیں کہ "ذبحت علی الطویقة الاسلامیة" یہ درست نہیں ہے اس لئے کہ جانور کافل ہر حالت

میں بیلی کے ذریعہ مکمل ہوتا ہے۔ بہرحال! مندرجہ بالا دونوں رپورٹوں کی بنیاد پر ڈنماک سے درآ مدہ گوشت کھانا جائز نہیں۔

تاسعاً: علامه ابن عربي رحمة الله عليه كاجو قول بيان كيا كيا كه جس

چو پائے اور پرندے وغیرہ کو اہل کتاب نے ذبح کیا ہو، اس کا کھانا مطلقاً

طال ہے، اگر چدان کے ذریح کا طریقہ ہمارے طریقے کے موافق نہ ہو۔ اور

یہ کہ ہروہ چیز جس کو وہ اپنے مذہب میں حلال سجھتے ہیں، وہ ہمارے لئے بھی

طلال ہے، سوائے اس چیز کے جس کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے انہیں جھوٹا قرار دیا ہے۔ ذرج کا جوطریقہ اور جو فقاویٰ بیان ہوئے ہیں، ان کی بنیاد پر

ان کا بی تول مردود ہے۔

عاشراً: ذی کرنے کا طریقہ اور ذیح کرنے والے کی دیانت کے بارے میں جو تفصیل اوپر بیان ہوئی، اس سے سے بات واضح ہوتی ہے کہ

وزارت تجارت وصنعت کی طرف سے ایوان صدارت جوتحریر جمیحی گئ ہے

جس میں لکھا ہے کہ''برآ مدشدہ گوشت حلال ہے'' بیتحریر کے اطمینان کے

کئے کافی نہیں، بلکہ دلوں میں خلجان باقی رہتا ہے کہ یہ ذبائح اسلامی طریقہ م ذنح کے موافق ہیں یانہیں؟ اور گوشت کے اندراصل''حرمت'' ہے، لہذا اس

وں سے وہ ن بین یا میں، اور و ت مشکل کاحل تلاش کرنا ضروری ہے۔

برآ مدشده گوشت کی مشکل کاحل

اس حل كا خلاصه مندرجه ذيل ب

﴿ الله الله عنورون كو بالا جائے اوران كى نشود فاكا

اہتمام کیا جائے، اور جس مقدار میں جانوروں کی ضرورت ہو، اتنی مقدار میں

زندہ جانور''سعودی عرب' میں درآ مد کئے جائیں، اور پھر یہاں پران کے

جارہ کے مہیا کرنے کے مل کوآسان بنایا جائے اور'' ملک'' کے اندر ہی ان کی نشوفا اور ذرج کے لئے مناسب جگہ تیار کی جائے۔ اور جانوروں کو یالنے

اوران کو ذرج کرنے کا کام کرنے والے افراد اور کمپنیوں کی حوصلہ افزائی کے لئے ان کی مدد کی جائے اور جانوروں کی ترسیل کے طریقے آسان کئے

جائيں۔

اوریمی آسانیاں اور سہولتیں پنیر بنانے کے کارخانے قائم کرنے اور

گوشت کو پیک کرنے، تیل، تھی اور دوسرے تمام تیل بنانے کے کارخانے

قائم کرنے والوں کو دی جائیں۔

﴿ ٢﴾ ..... جن ممالک سے سعودی عرب اور دوسرے اسلامی ملکوں کو گوشت درآ مدکیا جاتا ہے، انہی ممالک میں ایسے ندنج خانے قائم کئے جائیں

جن بیں کام کرنے والے مسلمان ہوں اور وہاں پر جانور ذیح کرنے کے لئے

شرعی طریقے کی رعایت رکھی جائے۔

سے غیرمسلم ممالک کی وہ کمپنیاں جوسعودی عرب اور دوسرے مسلم ممالک کو گوشت برآ مد کرتی ہیں، ان میں مسلمان، امانتداراور شری طریقے پر جانور ذرج کرنے کے طریقے کو جانے والے لوگ مقرر کئے

جائیں، بدلوگ استے جانور ذرج كريكيں جتنے سعودي عرب اور دوسرے منلم ممالک کوضرورت ہو۔

﴿ ٢ ﴾ .... سعودي عرب اور دوسرے اسلامي ممالک كو برآ مدكرنے والی کمپنیوں میں ذرج کے شرع احکام اور کھانوں کی اقسام سے باخبر امائتدار مسلمان مقرر کئے جائیں، تا کہ وہ جانور ذرج ہونے کے ملادینیر بنانے اور گوشت کو پیک کرنے کے عمل کی تکہداشت کریں۔

جب یہودی اس بات کا اہتمام کرتے ہیں کہ ان کے لئے ان کے عقیدہ اور طریقے کے مطابق جانور ذرئ مول، چنانچہ انہوں نے اسے لئے مخصوص نزع خانے اورعملہ مقرر کیا ہوا ہے۔ تو مسلمان اس بات کے زیادہ حقدار ہیں کہ ان کی بات مانی جائے، کیونکہ گوشت اور مغربی کارخانوں کی پیداوار کے صارفین میں مسلمانوں کی تعداد بہت زیادہ ہے اور برآ مدکرنے والے ممالک کواینے گوشت اور پیداوار کومسلم ممالک کی طرف برآ مد کرنے کی ا زیاده ضرورت

> والله الموفق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم\_

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والافتاء صدر: عبدالعزيز بن عبدالله بن باز نائب صدر: عبدالرزاق عقيفي

ركن: عبدالله بن غديان

ركن: عبدالله بن قعود

بہرحال! "هیئة کبار العلماء" کے مندوبین کی مندرجہ بالا رپورٹیں اور "اللجنة الدائمة للجوث والافتاء" کی مندرجہ بالا سفارشات اس بات کو ثابت کرنے کے لئے کافی ہیں کہ برآ مد گوشت کے پیکٹ پرتخریرشدہ بیعبارت کو "اسلامی طریقہ کے مطابق ذرح کیا گیا ہے" بی عبارت بالکل قابل اعتماد نہیں، لہذا جب تک قابل اعتماد ذرائع سے معلوم نہ ہوکہ اس کو شری طریقہ پر ذرح کیا گیا ہے، اس وقت تک اس گوشت کا کھانا جا ترنہیں۔

اس محث کے ذریعہ جن نتائج تک ہم پنچان کا خلاصہ مندرجہ ذیل

## بحث كاخلاصه

﴿ الله سن فرخ كا معامله الله عام معاملات كى طرح نہيں ہے جوكى حكم شرى كے ساتھ مقيد نہ ہو، جيسے كھانا بكانے كا معاملہ ہے، بلكہ بدأن امور تعبد بير ميں سے ہے جو قرآن وسنت ميں بيان كردہ احكام كے تابع ہے، بلكہ فرخ كا معاملہ دين اسلام كے شعائر اور علامات ميں سے ہے جس كے ذريعہ مسلمان غير مسلم سے متاز ہو جاتا ہے، چنانچ حضور اقدس صلى الله عليہ وسلم كا

ارشاد ہے:

من صلى صلا تنا واستقبل قبلتنا وأكل ذبيحتنا فذلك المسلم الذى له ذمّة الله ورسوله\_

یعی جس محف نے ہاری نماز جیسی نماز بڑھی اور ہارے قبلہ کی طرف رخ کیا ہوا جانور کھایا، تو یہ مسلمان ہے جس کے لئے اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کا ذمہ ہے۔

(۲) جانور چاہے ماکول اللحم ہو، اس وقت تک طالب ہوسکتا جب تک اس کوشریعت کے مطابق ذرج نہ کیا جائے، جس کی شرائط مندرجہ ذیل ہیں:

(الف) .....جن جانوروں کے ذبح کرنے پر قدرت ہے ان کی روح اس کے گلے کی رگوں کے کاشے کے نتیج میں نکلے، البتہ رگوں کی کم از کم مقدار کے بارے میں فقہاء کا جو اختلاف ہے اے محوظ رکھا جاسکتا ہے۔

(ب)..... ذیح کرنے والاعقلند، باشعورمسلمان یاعیسائی یا یہودی ہو۔

(ج) ..... ذرج كرت وقت الله تعالى كا نام ليا كيا مو

لبذا اگر جان بوجم كرالله كانام جهور اكيا توجمهور فقهاء ك قول ك

مطابق وہ جانور "مردار" کے حکم میں ہے، اس قول کی تائید ان نصوص ہے ہوتی ہے جن کا ثبوت قطعی اور مدلول واضح ہے۔ البتہ اگر کسی شخص نے ذبح کے وقت اللہ تعالیٰ کا نام بھول کر چھوڑ دیا تو ایسا شخص معذور ہے۔ اور اس کا ذبیه حلال ہے۔ امام شافعی رحمة الله علیه کی طرف جو بیقول منسوب ہے کہ: مترولت التسميه عامداً ان كنزويك طال ١٠١٠ قول كى صراحت نهيس ملى، بلكه "كتاب الأم" مين امام شافعي رحمة الله عليه كي جوعبارات مذكور ہیں،وہ اس پر دلالت کر رہی ہیں کہ ان کا قول حالیہ نسیان میں جانور کے طال ہونے کا ہے، البتہ انہوں نے اس کی تصریح کی ہے کہ اگر کوئی مخص ذیج کے وقت استحفافا تسمیہ چھوڑ دے تو وہ جانور جرام ہوگا۔ « ۳ ﴾ ....ابل كتاب كا ذبيحاس لئے جائز قرار ديا گيا ہے كه وہ ذرج کے وقت قیود شرعیہ کا لحاظ رکھتے تھے، چنانچہ اہل کتاب مردار، گلاگھونٹ کر ہلاک کیا جانے والا جانور، پھروں کے ذریعہ مارا ہوا جانور، وہ جانورجس کو درندے پھاڑ دیں، ان سب جانوروں کوحرام قرار دیتے ہیں، جیسا کہ ان کی مقدس کتابوں میں مذکور ہے، ان مقدس کتابوں کی عبارات ہم نے پیچھے

تفصیل سے بیان کردیں، نیزید کہ اہل کتاب ذیج کے وقت صرف اللہ تعالی کا نام لیتے تھے، اس وجہ سے ان کے ذیج کئے ہوئے جانور مسلمانوں کے ذیج کئے ہوئے جانور کی طرح سمجھے جاتے ہیں، مسلمانوں کے لئے ان کو طال قرار دیا گیا ہے۔

﴿ ٢ ﴾ ....اى طرح ملمانوں كے لئے الل كتاب كى عورتوں سے

نکاح کوطال قرار دیا گیا ہے، اس کئے کہ وہ لوگ نکاح کے معاملات میں ان احکام کی پابندی کرتے ہیں جو اسلام کے نکاح کے احکام کے مشابہ ہیں۔اس کئے شرکی لحاظ سے اس نکاح کے جواز کے لئے بیضروری ہے کہ وہ نکاح اسلام کے شرعی احکام کے مطابق ہو۔

لبذا جس طرح الله تعالى كابيار شاد:

وَالْمُحُصَنتُ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتابَ

بالاجماع اس کے ساتھ مقید ہے کہ زوجین احکام شرعیہ کا التزام کریں گے، ای طرح اللہ تعالیٰ کا ارشاد:

وَطَعَامُ الَّذِيْنَ أُوتُوا الْكِتَابَ حِلُّ لَكُمْ \_

بھی اس کے ساتھ مقید ہے کہ اس ذیح میں احکام شرعیہ کا التزام کیا گیا ہو، اس لئے کہ دونوں تھم ایک ہی سیاق وسباق میں وارد ہوئے ہیں۔

﴿ ۵﴾ ....علامه ابن عربي رحمة الله عليه كابية ول كه "جس جانور كا گله

اہل کتاب نے گھونٹ دیا ہو، وہ جانور حلال ہے' خود ان کے اس قول ہے۔
معارض ہے جس میں انہوں نے بید کہا ہے کہ 'اہل کتاب کا ذبیحہ اس وقت

طلل ہے جب وہ ذن کے وقت احکام شرعیہ کا التزام کریں، لہذا ان کے دو متعارض قولوں میں سے اس قول کولیا جائے گا جونصوص صریحہ اور اہل علم کے

اجماع کے موافق ہوگا۔

دوسرے مید کہ علامد ابن عربی رحمة الله علیه کا بیقول که الل كتاب كا

محنوقة جانور حلال ہے' بیاس بات پر بنی ہے کہ عیسائیوں کے ندہب میں محنوقة جانور حلال ہے، لیکن عیسائیوں کی کتابوں میں اس کے خلاف ثابت ہے ( یعنی بیرکہ مخنوقة جانور حلال نہیں ) لہذا علامہ ابن عربی رحمة الله علیہ کے اس شاذ قول کا اعتبار نہیں کیا جائے گا۔

۲﴾ .....راج يه ب كدائل كتاب ك ذبيحه ك طلال مونى ك كند "تميه" اى طرح شرط ب جس طرح مسلمان ك ذبيحه ك حلال موت ك ك لئد "تسميه" شرط ب الله لئا كالدارشاد:

وَلاَ تَا كُلُوا مِمَّا لَمُ يُذُكِّرِ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ ـ

ا پنی عمومیت کی وجہ سے مسلمان اور اہل کتاب دونوں کو شامل ہے، خاص کر اس وجہ سے کداس آیت میں 'لکم یُذُکوِ ''مجہول کا صیغہ ہے۔

﴿ ﴾ ..... 'اہل کتاب' سے مراد وہ یہود اور نصاری ہیں جو اپنے مذہب کے باطل مذہب کے بنیادی عقائد پر ایمان رکھتے ہوں، اگر چہ اپنے مذہب کے باطل عقائد مثلاً مثلاث مُفارہ وغیرہ پر بھی ایمان رکھتے ہوں، لیکن جو اہل کتاب اللہ پر، رسول پر اور آسانی کتابوں پر ایمان ندر کھتے ہوں، ایسے اہل کتاب در حقیقت مادہ پرست ہیں، ان پر اہل کتاب ہونے کا حکم نہیں لگایا جائے گا، اگر چہ فذہب کے خانے میں ان کے نام کے ساتھ یہودی اور نصرانی لکھا ہوا ہو۔

﴿ ٨﴾ .....مسلمانوں کے علاقوں میں جو گوشت فروخت ہورہا ہو، اگر اس کے ذائع کے بارے میں علم نہ ہوتو اس کو میسمجھا جائے کہ میہ شرقی طریقے کے مطابق ذنع شدہ ہے اور اس گوشت کا کھانا حلال ہے، اللّا یہ کہ اس گوشت کے بارے میں بیمعلوم ہو جائے کہ اس کے ذریح کرنے والے نے اس کوشری طریقے پر ذرئے نہیں کیا تو اس صورت میں اس گوشت کا کھانا ا حلال نہیں ہوگا۔اس کی دلیل حضرت عائشہ رضی الله عنہا کی وہ حدیث ہے جو

"اعراب" كي ذبائح كي بارے ميں منقول ہے۔

﴿ ٩ ﴾ .... 'اہل کتاب' کے بازاروں میں جو گوشت فروخت ہورہا ہو، اس کے بارے میں یہی سمجھا جائے گا کہ وہ اہل کتاب کا ذبیحہ ہے، واللہ بیہ کہ بیٹا بت ہوجائے کہ بیذائ اورکوئی ہے۔

﴿ ١٠ ﴾ .... موجوده زمانے کے تصاری نے ذیح کے معاملے میں شری پابندیوں کا طوق اتار دیا ہے، اور اپنے دین کے احکام برعمل چھوڑ دیا ہے، چنانچہ ذرج کے معاملے میں وہ لوگ شرعی طریقے کا التزام نہیں کرتے، لہذا موجودہ دور کے نصاری کا ذبیحہ حلال نہیں جب تک کرسی خاص گوشت کے بارے میں بیمعلوم نہ ہو جائے کہ اس کونفرانی نے شرعی طریقے پر ذریح کیا ہے۔ لہذا نصاریٰ کے بازاروں میں فروخت ہونے والا وہ گوشت جس

کے ذائح کے بارے میں علم نہ ہو، کھانا حلال نہیں۔

﴿اا﴾....مرغیوں کومشین کے ذریعہ ذرج کرنے میں شرعی لحاظ ہے

مندرجه ذيل اعتراضات بين:

(الف) ..... ذرى كرنے سے يہلے مرغى كوايسے مندے يانى ميں والناجس میں بچل کا کرنٹ چھوڑا گیا ہے، کیونکہ اس صورت میں اس کا

امکان ہے کہ وہ بجلی کے کرنٹ کے نتیجے میں مرچکی ہو۔

(ب) ..... گھومنے والی چھری کے ذریعہ ذرج ہونے والی مرغیوں پر "نشمیه"

پڑھنامتعذرہے۔

(ج) ....بعض حالات میں رگوں کے کٹنے میں شبدر ہنا۔

﴿ ١٢ ﴾ .... مندرجه ذيل طريقول ع مشيني ذي كوشرى ذي كے لئے

اختیار کرناممکن ہے:

(الف) ..... مرغی کو بہوش کرنے کے لئے بجل کے کرنٹ کے طریقے کو چھوڑ

دیا جائے، یا اس کرنٹ کو اتنا معمولی رکھا جائے جس کی وجہ سے یہ یقین ہو

جائے کہ اس کرنٹ کے نتیج میں ڈنج سے پہلے اس کی موت واقع نہیں ہوگی۔

(ب) ..... گھومنے والی چیری نکالی جائے اور اس کی جگہ پر چندا فراد کھڑے

کردیجے جائیں جو''شمیہ'' پڑھکر ذرج کرتے جائیں۔

(ج) ..... وه گرم پانی جس میں ذرج کے بعد مرغی کو گزارا جاتا ہے، وہ پانی

جوش مارنے کی حد تک گرم نہ ہو۔

الہ ۔۔۔۔۔گائے اور بکری کومٹین کے ذریعہ ذرج کرنے پر مندرجہ ذیل دواعتراضات ہیں:

ا) ..... پہلا اعتراض میہ ہے کہ وہ طریقے جن کو جانور بیہوش کرنے کے لئے

استعال كيا جاتا ہے، مثلاً پيتول كا استعال، كاربن اكسائد گيس كا

استعال، یا بجلی کے کرنٹ کا جھٹا وینا وغیرہ، ان تمام طریقوں میں ذرئے سے پہلے جانور کی موت واقع ہونے کا اندیشہ رہتا ہے۔ لہذا ان طریقوں کواس طرح معتدل کرنا ضروری ہے جس کے نتیج میں اس بات کا یقین ہوجائے کہ ان طریقوں میں جانور کو تکلیف نہیں ہوگی اور یہ کہ یہ طریقے جانور کی موت واقع ہونے کا سبب نہیں ہیں گے۔

۲)..... دوسرا اعتراض میہ ہے کہ اس طریقے میں ذرج بعض اوقات رگوں کے کاشنے کے ذریعے نہیں ہوتا۔

اگر مندرجہ بالا دونوں اعتراضوں کے تدارک کا اطمینان حاصل ہو جائے تو پھرذ کے لئے مشینی طریقے کو اختیار کرنا جائز ہے۔

﴿ ١٣ ﴾ .... غيرسلم ممالك سے جو گوشت درآ مدكيا جاتا ہے اس كا

کھانا جائز نہیں، اگر چہ اس گوشت کے پیٹ پر صراحة بیر عبارت درج ہوکہ داسکواسلامی طریقہ پر ذرج کیا گیا ہے' کیونکہ بیربات یا بیٹروت تک پہنچ چکی

ہے کہ بیشہادت قابل اعماد نہیں، اور گوشت کے اندر اصل 'وحرمت اور

ممانعت''ہی ہے۔

ا سفارشات

مسلم ممالک کو چاہئے کہ وہ اپنے یہاں جانوروں کی پیداوار اور افزائش میں اضافہ کریں، تا کہ غیرمسلم ممالک سے گوشت درآ مد كرنے كى ضرورت بيش ندآئے۔

۔ اور اگر کسی اسلامی ملک کو گوشت در آمد کرنے کی ضرورت ہوتو وہ م

صرف اسلامی ملک سے درآ مدکرے۔

جب تک اسلامی ممالک گوشت کے بارے میں خود کفیل نہ ہو جا کیں، اس وقت تک حکومت گوشت درآ مد کرنے والی کمپنیوں کو

اس بات پر مجبور کرے کہ وہ علاء اور ماہرین کے وفود گوشت برآ مد کرنے والی کمپنیوں میں بھیجیں، اور یہ وفود وہاں جاکر اس کا مطالبہ

كريں كه وہ جانوروں كے ذرئ كے لئے اليا طريقه اختيار كريں جو

شریعت اسلامیہ کے احکام کے موافق ہو، اور پھر ان ممالک میں ایسے غیرت مندمسلمان مقرر کئے جائیں جومتقل طور پر ذریح کے

طریقے کی بااعماد ذرائع سے گرانی کریں اور جب تک ان کو کمل طور پراعماد نہ ہوجائے، اس وقت تک ذرج شرعی کا سر فیفلیٹ جاری

نەكرىي\_

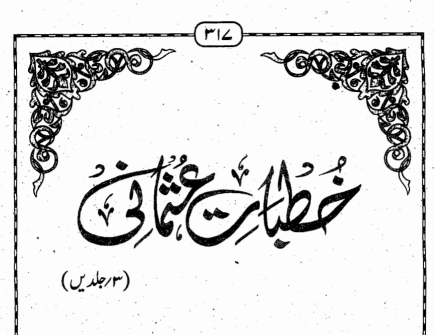
نیزاجمالی طور پراس طرح سرٹیفکیٹ جاری نہ کریں کہ'' یہ گوشت حلال ہے'' یا ''اسلامی طریقے پر ذرج شدہ ہے'' بلکہ اس سرٹیفکیٹ میں ان تمام عناصر کی تقریح کریں جو ذرج شری کے لئے لازم ہیں، مثلا یہ کہ'' یہ جانور مسلمان یا کتابی نے ذرج کیا ہے اور اس نے ذرج کے وقت تسمیہ بھی پڑھا ہے اور جانور کے حلال ہونے کے لئے جن رگوں کو کا ٹنا ضروری ہے ان تمام رگوں کو اس نے کا ٹا ہے''۔

414

اسلامی حکومتیں ان گوشت درآ مدکرنے والی کمپنیوں کو جو غیر مسلم ممالک سے گوشت درآ مدکرتی ہیں، گوشت کے پیکٹ پر یہ مجمل عبارت کہ'' یہ گوشت حلال ہے' درج کرنے سے منع کردیں، جب تک وہ کمپنیاں گزشتہ نمبر میں بیان کردہ تمام شرائط پوری نہ کریں۔ ''اسلامی فقد اکیڈی'' ایک مجلس منعقد کرنے کا اہتمام کرے، جس میں مختلف علاقوں کے اسلامی ممالک کی گوشت درآ مدکرنے والی کمپنیوں کے ذمہ داروں اور نمائندوں کو شرکت کی دعوت دے اور کمپنیوں کے ذمہ داروں اور نمائندوں کو شرکت کی دعوت دے اور ان کے سامنے اس معالے کی اہمیت اور اس کا صحیح طریقہ اور اس بارے میں ''اکیڈمی'' کی سفارشات تفصیل کے ساتھ بیان کی بارے میں ''اکیڈمی'' کی سفارشات تفصیل کے ساتھ بیان کی

والله اعلم و علمه أتم وأحكم

جائيں۔



شَخ الاسلام حضرَت مَولانا مُفتَى عُمَانَ عَلَيْهِا فَلَيْ عَلَيْهِا فَيَ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِا فَي اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

كے خطبات كا دوسرا مجموعه:

خاص ایریش: =/1200روپے

عام ایدیش : =/800 رو بے



